
IUSTITIA 

Vol. 16, No. 1, June 2025 

Pages: 25-44 

 

I DIVERSI MOTU PROPRIO DI PAPA 

FRANCESCO E I MUTAMENTI DI ALCUNI 
CANONI DEL TITOLO XII DEL CODICE DEI 

CANONI DELLE CHIESE ORIENTALI 

Lorenzo Lorusso OP 

Astratto  

Tra i diversi motu proprio promulgati da papa Francesco, ve ne sono 
tre che riguardano la vita consacrata in Oriente e che modificano 
alcuni canoni del Codice dei Canoni delle Chiese Orientali. I motu 
proprio Ab initio, Competentias quasdam decernere e Expedit. Essi 
modificano la procedura di erezione di un monastero sui iuris di 
diritto eparchiale e la erezione di una congregazione di diritto 
eparchiale; il tempo concesso per l’esclaustrazione; l’uscita e la 
dimissione dall’Istituto. 

Abstract  

Among the various motu proprios promulgated by Pope Francis, there 
are three which concern the Consecrated Life in the Orient and which 
modify some canons of the Code of Canons of the Oriental Churches: 
the motu proprios - Ab initio, Competentias quasdam 
decernere e Expedit. They modify the procedure of erecting a 
monastery sui iuris of eparchial right and that of a congregation of 
eparchial right; the time conceded for the exclaustration; the exit and 
the dismissal from the Institute. 

Le Parole Chiave (Keywords): lo ius praecedens e lo ius vigens, diritto 
proprio, Il monastero, L’Ordine e la Congregazione, Esclaustrazione, 
Uscita, Dimissione. 

 

 
 Lorenzo Lorusso OP is a lecturer of Oriental Canon Law at the Theological Faculty 

in Puglia, Pontifical Oriental Institute, Pontifical Urbanian University, Pontifical 
Gregorian University, Rome; Consultor of the Dicastery for the Oriental Churches, 
Consultor of the Dicastery for the Legislative Texts and Judge in the Inter-diocesan 
Tribunal of Puglia. 

Docente di diritto canonico orientale presso la Facoltà Teologica Pugliese, il 
Pontificio Istituto Orientale, la Pontificia Università Urbaniana, la Pontificia Università 
Gregoriana; Consultore del Dicastero per le Chiese Orientali; Consultore del Dicastero 
per i Testi Legislativi; Giudice del Tribunale Interdiocesano Pugliese.  



26 Iustitia 
 

Keywords: The Previous Law and the Law in Force, Proper Law, 
Monastery, An Order and A Congregation, Exclaustration, Separation, 
Dismissal. 

Introduzione 

Il Titolo XII del Codice dei Canoni delle Chiese Orientali (= CCEO) 
abbraccia tutte le forme di vita consacrata: I monaci e tutti gli altri religiosi e 
i membri degli altri istituti di vita consacrata. 

Il CCEO considera la vita religiosa come uno stato distinto da quello dei 
chierici e dei laici. Il Codice di Diritto Canonico (= CIC) considera solo due 
categorie esistenti nella Chiesa: i chierici e i laici; i religiosi non formano 
una categoria a parte, anche se il loro stato appartiene essenzialmente alla 
vita e alla santità della Chiesa. 

Il CIC distingue solo due categorie di Istituti di vita consacrata: quelli 
religiosi e quelli secolari. Per il CCEO ogni vita religiosa è sia 
contemplativa sia apostolica. È monastica se vissuta in un monastero; è 
religiosa se è vissuta in un Ordine o Congregazione. Il CIC distingue tra 
Istituti contemplativi e Istituti apostolici. 

Questo Titolo XII è la revisione del M.P. Postquam Apostolicis Litteris (PA) 
del 9 febbraio 1952 sui religiosi1. Nel CCEO si dà priorità alla vita 
monastica e ai monasteri e vi è distinzione tra Ordini e Congregazioni 
nonostante il fatto che il voto perpetuo di castità emesso nelle 
Congregazioni sia stato equiparato, per quanto riguarda l’effetto 
dirimente del matrimonio, al voto emesso negli Ordini. È ben noto che in 
Oriente tutti i monaci e le monache, i religiosi e le religiose sono 
comunemente chiamati “monaci” e “monache”, sebbene ci sia una 
distinzione di struttura canonica, ma anche di tenore di vita. Nel Titolo si 
indicano anche le Società di vita comune a guisa dei religiosi, ma senza 
voti pubblici, gli Istituti secolari e le altre forme di vita consacrata e le 
Società di vita apostolica. I membri di queste Società di vita comune a 
guisa dei religiosi non sono chiamati religiosi, anche se imitano il modo di 
vita dello stato religioso, mentre quelli degli Istituti secolari, clericali o laici, 
non imitano il modo di vita dello stato religioso. L’espressione “vita 
consacrata” nel CCEO non significa altro che la vita consacrata in uno 
degli Istituti descritti nel Codice. 

Si usa il termine “religioso” in senso lato per intendere coloro che vivono 
professando i consigli evangelici. Il can. 312 §4 PA affermava: «Religiosus 
dicitur qui vota nuncupavit in aliqua Religione»; mentre per “Religione” 

 
1 AAS 44 (1952) 65-150. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 27 
 

intendeva «persona moralis a legitima auctoritate erecta, in qua sodales, 
secundum proprias ipsius personae moralis leges, vota publica, perpetua 
vel temporaria, elapso tamen tempore renovanda, nuncupant, atque ita ad 
evangelicam perfectionem tendunt» (can. 312 §1 PA). 

Confronto tra lo ius praecedens e lo ius vigens 

Lungo e laborioso è stato il lavoro della Pontificia Commissio Codici Iuris 
Canonici Orientalis Recognoscendo (= PCCICOR) nello sforzo di rinnovare il 
proprio diritto, nel tentativo di esprimere la fisionomia propria e 
caratteristica dell’esperienza orientale. La revisione operata dalla 
PCCICOR ebbe il suo punto di partenza e le sue linee direttive di fondo 
nel Concilio Vaticano II. 

Come sappiamo, la PCCICOR sin dall’inizio dei suoi lavori si diede alcuni 
principi direttivi, per ottenere un Codice comune veramente 
corrispondente al bene dei fedeli delle Chiese cattoliche orientali, 
lasciando a ciascuna Chiesa la codificazione del suo diritto particolare ad 
normam iuris. Ai fini del presente lavoro a noi di essi interessano in modo 
particolare il primo, il secondo e il sesto principio direttivo2. 

Il primo principio direttivo mirava ad un Codice per le Chiese orientali 
distinto dal Codice della Chiesa latina, ma allo stesso tempo unico per tutte 
le Chiese orientali cattoliche. Un Codice di tal genere era principalmente 
voluto dallo stesso Concilio Vaticano II e, pur essendo unico per tutte le 
Chiese orientali, doveva per quanto possibile cercare di tenere conto delle 
singolarità di tutte le Chiese. 

Il secondo principio direttivo mirava alla necessità di dare a tale Codice un 
carattere orientale e non essere un adattamento del Codice latino agli 
orientali, ma avere come fondamento interpretativo i Sacri Canones. 

Infine il sesto principio direttivo, proprio in considerazione della varietas 
Ecclesiarum orientalium, doveva costantemente tenere presente il principio 
di sussidiarietà. Questo rispetta non solo la varietà delle Chiese orientali 
ma anche le numerose e variegate manifestazioni di vita consacrata nelle 
loro molte e differenti istituzioni. 

Il Gruppo De Monachis ceterisque religiosis della PCCICOR ebbe come 
punto di partenza lo ius praecedens, vale a dire il PA, sui religiosi, sui beni 
temporali della Chiesa, sul significato delle parole3, entrato in vigore il 21 

 
2 Tutti i dieci principi direttivi possono essere ritrovati con ampia illustrazione in 

Nuntia 3 (1976) 3-10. 
3 Segnaliamo alcuni commenti al motu proprio: C. BAUDHIN, Adnotationes in MP 

Postquam Apostolicis Litteris, in Apollinaris 25 (1953) 128-138; C. DE CLERCQ, Le nouveau 



28 Iustitia 
 

novembre 1952. I canoni del M.P. riprendono quelli del CIC 1917, ma non 
mancano le particolarità, innanzitutto per lo speciale rilievo dato alla vita 
monastica. Motivo della promulgazione di PA è la riforma e l’adattamento 
alle necessità del tempo delle norme dell’antico diritto, affinché fossero più 
consone e convenienti alla vita e al progresso dei monaci e di coloro che 
hanno abbracciato le altre forme di perfezione evangelica che in seguito si 
sono introdotte. «Per questo urgente e provvidenziale lavoro costituisce 
un impedimento il fatto che manca ancora una legge comune primaria, 
che si ponga come norma moderatrice nel mutare e perfezionare tutto il 
resto. Proprio per questo abbiamo ritenuto assolutamente necessario 
promulgare questi canoni relativi ai religiosi»4. 

È ovvio che il Coetus della PCCICOR tenne presenti anche i documenti 
conciliari che riguardano la vita religiosa, e in particolare il capitolo sesto 
di Lumen Gentium e il decreto Perfectae Caritatis, che interessano 
ugualmente tanto gli orientali che i latini; inoltre, i documenti 
postconciliari comuni ai latini e agli orientali: il M.P. Ecclesiae Sanctae, del 
6 agosto 1966, la cui seconda parte detta le norme che debbono regolare il 
processo di aggiornamento della legislazione degli Istituti religiosi5, e il 
rescritto pontificio Cum Admotae, del 6 novembre 1964, con il quale 
venivano concesse particolari facoltà ai Superiori maggiori degli Istituti 
clericali di diritto pontificio6. Ancora, per i religiosi orientali abbiamo il 
decreto della Congregazione Orientale del 27 giugno 1972, Orientalium 
Religiosorum (= OR), che applica ai religiosi orientali le norme di alcuni 
documenti riguardanti i religiosi latini7, e in particolare quelle del decreto 
Religionum Laicalium, del 31 maggio 19668, e della istruzione Renovationis 
Causam, del 6 gennaio 19699. 

Il Coetus della PCCICOR prima di procedere alla revisione, ha fatto alcune 
osservazioni al PA. Esso deplora il giuridismo eccessivo che si manifesta 

 
droit canonique oriental, in Revue de Droit Canonique 2 (1952) 195-239; Ae. HERMAN, De 
motu proprio Postquam Apostolicis Litteris, in Monitor Ecclesiasticus 2 (1952) 233-260; G. 
OESTERLE, De differentiis inter ius de religiosis Ecclesiae latinae et inter ius de religiosis 
Ecclesiae orientalis vigentibus, in Il Diritto Ecclesiastico 64 (1953) 116-121, 399-406, 520-523; 
66 (1955) 152-161; 67 (1956) 343-348, 404-409; 68 (1957) 177-183, 290-296; 69 (1958) 401-
413; A. WUYTS, De monachis ceterisque religiosis in MP Postquam Apostolicis Litteris, in 
Periodica 42 (1953) 231-256. 

4 AAS 44 (1952) 66. 
5 AAS 58 (1966) 757-787. 
6 AAS 59 (1967) 374-378. 
7 AAS 64 (1972) 738-743. 
8 AAS 59 (1967) 362-364. 
9 AAS 61 (1969) 103-120. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 29 
 

in norme dettagliate e meticolose e che rischiano di adombrare il carattere 
carismatico del monachesimo orientale. Il PA ha rischiato di uniformare 
tutti gli Istituti religiosi senza lasciare molto al diritto particolare che ogni 
Istituto deve darsi per sottolineare la propria fisionomia e la missione 
particolare nella Chiesa. L’uso del termine “monaco” nel PA è, secondo il 
Coetus, molto restrittivo; esso indica il puro contemplativo, mentre, la 
storia delle Chiese orientali dimostra come il monachesimo aveva 
contribuito alla difesa della fede e alla promozione della missione 
evangelica, senza essere estraneo alle opere sociali e caritative nella 
Chiesa10. 

L’intestazione del Titolo XII del CCEO11 abbraccia tre gruppi di fedeli che 
il legislatore per vari motivi, teologici, giuridici e pratici, considera distinti 
dalle altre Associazioni di cui si parla nel Titolo XIII (cann. 573-583). 

I tre gruppi sono: i monaci, i religiosi e i membri degli altri Istituti di vita 
consacrata. La loro natura e il contenuto della vita di ciascuno di questi tre 
gruppi non hanno reso possibile un denominatore comune che 
abbracciasse tutti e tre i gruppi e nello stesso tempo li caratterizzasse 
rispetto alle altre Associazioni. Ciò ha obbligato a ricorrere ad un titolo 
piuttosto lungo, con la menzione esplicita dei tre gruppi, evitando così il 
pericolo di una confusione tra di loro e il pericolo che il secondo e il terzo 
gruppo si presentassero come un’appendice del primo. Il PA trattava i 
monaci e tutti gli altri religiosi in maniera mista e qualche volta confusa. 

L’ordine sistematico interno mediante il quale si regola ogni forma è il 
medesimo nel PA e nel CCEO: canoni generali o preliminari che sono 
comuni a tutte le forme, seguiti dalle strutture locali e personali del 
governo; ammissione, professione e formazione; obblighi; e, infine, i 
diversi modi di separazione, uscita ed espulsione. 

Mentre il PA regolava assieme e con non poca imprecisione i monaci e gli 
altri religiosi (Ordini e Congregazioni), il CCEO ha smembrato 
perfettamente questi due blocchi, trattando prima sui monasteri e in 
seguito sugli Ordini e Congregazioni. 

 
10 Cf. Nuntia 4 (1977) 3-15. 
11 «L’intestazione intende conservare essenzialmente la disciplina orientale vigente, 

«in quanto conforme e adattata alla tradizione monastica dell’Oriente, approvata dai 
Santi Basilio il Grande, Teodoro Studita, Pacomio, Atanasio Atonita e altri. Questa 
veneranda tradizione è mirabilmente confermata, promossa e sostenuta dal Concilio 
Vaticano II»: Nuntia 11 (1980) 3. 



30 Iustitia 
 

Rispetto al PA, il CCEO contiene i seguenti nuovi blocchi tematici12: gli 
Istituti secolari; le altre nuove forme di vita consacrata; le Società di vita 
apostolica, nettamente distinte dalle Società di vita comune a guisa dei 
religiosi, regolate, queste ultime autonomamente; emerge una seconda 
forma di eremiti o asceti, con o senza consigli evangelici, distinta dagli 
eremiti dei monasteri, la cui forma di vita è regolata autonomamente nei 
cann. 481-485; le vedove consacrate assieme alle vergini, se professano la 
castità pubblica nel mondo. 

Da segnalare ancora che il CCEO rispetto al PA ha eliminato o ridotto i 
seguenti blocchi tematici: la meticolosissima legge della precedenza (can. 
6 PA); nessuna discriminazione tra monasteri maschili e femminili; le 
norme sui confessori e i cappellani; i privilegi; il procedimento giudiziario 
nella dimissione dei religiosi che hanno emesso i voti perpetui. Inoltre, 
sono stati sfoltiti i canoni sui beni temporali e la loro amministrazione; 
sulla dote; sulla formazione dei novizi; sulla professione religiosa; 
sull’ordinamento degli studi: credo che questi canoni potrebbero essere 
ripresi dal tipico e dagli statuti adattandoli alle presenti necessità e alle 
diverse situazioni. 

Diritto proprio 

Il “diritto proprio” dei consacrati è l’insieme delle norme che regolano la 
vita consacrata, quale si manifesta nella vita della Chiesa. Lo 
classifichiamo in: diritto interno e diritto esterno. Il diritto esterno è quello 
emanato da un’autorità ecclesiastica al di fuori della istituzione religiosa. 
Il diritto interno è quello stabilito dalla competente autorità all’interno 
stessa della organizzazione religiosa. Questo diritto interno lo indichiamo 
come “diritto particolare” o “diritto proprio”. Esso completa 
l’ordinamento canonico o codiciale. 

Cosa contempla il diritto proprio? Nel CCEO non viene esplicitato, ma il 
can. 587 §1 CIC (cf. LG 45) elenca gli elementi che costituiscono lo ius 
proprium, indicato come codice fondamentale o costituzioni: il patrimonio 
e le norme fondamentali. 

Sono due le realtà che costituiscono il patrimonio di un Istituto di vita 
consacrata: la mente e i progetti del fondatore e le sane tradizioni. La 

 
12 Cf. D.J. ANDRÉS GUTIÉRREZ, Observaciones introductorias al Titulo «De Monachis 

coeterisque Religiosis» del CCEO, in Apollinaris 65 (1992) 137-147, hic 142-143. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 31 
 

mente o i progetti del fondatore hanno come riferimento la natura, il fine, 
lo spirito e l’indole dell’Istituto13. 

Per quanto riguarda le norme fondamentali il can. 587 §1 CIC elenca: il 
governo; la disciplina dei membri; l’incorporazione all’Istituto; la 
formazione; l’oggetto proprio dei sacri vincoli. Accanto al codice 
fondamentale, secondo il can. 587 §4 CIC (cf. PC 3), vi sono anche altre 
norme, stabilite dall’autorità competente dell’Istituto, raccolte in altri 
codici che potranno essere rivedute e adattate convenientemente secondo 
le esigenze dei luoghi e dei tempi. Si tratta di norme più particolari, di 
carattere applicativo o integrativo, emanate dall’autorità interna 
dell’Istituto. 

Il CCEO non contiene questa differenza fra codice fondamentale, che può 
essere modificato solo dall’autorità gerarchica, e altri codici, che possono 
essere cambiati dall’Istituto stesso; ma in virtù di PC 3, credo che ciascun 
Istituto orientale potrà provvedere a fornirsi di direttori, libri delle usanze, 
delle preghiere e delle cerimonie e di altri simili codici14. 

Gli Istituti in quanto sono un dono divino alla Chiesa, hanno una loro 
peculiarità e un patrimonio che è un bene per la Chiesa. Pertanto esso deve 
essere custodito, protetto e promosso (cf. can. 411 CCEO). 
L’interpretazione del patrimonio dell’Istituto spetta allo stesso Istituto, 
sotto la guida dell’autorità ecclesiastica competente. Di qui il principio 
dell’autonomia che viene riconosciuto ad ogni Istituto15. 

Nel CCEO, il diritto particolare o proprio dei consacrati è indicato 
soprattutto con i termini “statuti” e “tipico/i”. Nel can. 422 §2 CCEO è 
indicato in maniera generica: «Nel diritto particolare si stabilisca se nelle 
case dove vivono meno di sei membri, il consiglio debba esserci o no»; nel 
can. 572 CCEO come “costituzioni” delle Società di vita apostolica: «Le 
Società di vita apostolica, i cui membri senza i voti religiosi perseguono un 
fine apostolico proprio della Società e, conducendo una vita fraterna in 
comune secondo un proprio modo di vivere, tendono alla perfezione della 
carità per mezzo dell’osservanza delle costituzioni, e che si avvicinano agli 

 
13 Per una spiegazione di queste realtà vedi J.F. CASTAÑO, Gli Istituti di vita 

consacrata, Roma 1995, 98-101. 
14 «…Perciò le costituzioni, i direttori, i libri delle usanze, delle preghiere e delle 

cerimonie e altri simili codici, siano convenientemente riveduti e, soppresse le prescrizioni 
che non sono più attuali, vengano modificati in base ai documenti emanati da questo sacro 
concilio» (PC 3). 

15 Cf. J. BEYER, Principio di sussidiarietà o giusta autonomia nella Chiesa, in Vita 
Consacrata 23 (1987) 318-336; A. URRU, Principio di sussidiarietà e diritto dei religiosi nel 
nuovo Codice di diritto canonico, in Vita Consacrata 19 (1983) 501-511. 



32 Iustitia 
 

Istituti di vita consacrata, sono regolate soltanto dal diritto particolare 
della propria Chiesa sui iuris o stabilito dalla Sede Apostolica». 

Ricordiamo la differenza fra regola e costituzioni. Per “regola” intendiamo 
i principi-base ascetici e disciplinari dati dai grandi fondatori e 
organizzatori per la pratica della vita religiosa. La vita monastica che si 
propagò rapidamente in Egitto e in Palestina, trovò una formulazione 
definitiva nella Regola di S. Basilio. 

Nei secoli X-XII non vennero più composte regole, ma costituzioni, cioè 
norme particolareggiate a complemento disciplinare di una delle regole 
preesistenti assunta come propria legge fondamentale. Una eccezione 
resta la Regola di Eneco Garseani (Libellus a Regula sancti Benedicti 
subtractus). Alcune comunque vennero ancora approvate, tra cui la Regola 
dei Trinitari (1178), la Regola di S. Francesco (1208), la Regola dei 
Carmelitani (1171), la Regola di S. Francesco da Paola (1435). Con funzione 
analoga a quella della regola, la Chiesa autorizzò (sec. XVI) la 
composizione di statuti che esprimessero la struttura fondamentale dei 
nascenti Ordini religiosi; tipica, la Formula Instituti, dell’Ordine dei Gesuiti 
(Paolo III, Regimini militantis Ecclesiae del 27 settembre 1540). 

Nel CCEO, una sola volta si parla di “regole della vita monastica”: «Si 
chiama monastero una casa religiosa nella quale i membri tendono alla 
perfezione evangelica osservando le regole e le tradizioni della vita 
monastica» (can. 433 §1). Una sola volta di “disciplina monastica”: can. 474 
§2; mentre “disciplina religiosa” si ha nei cann. 413; 415 §3; 437 §3; 524 §3; 
542; 543. 

Per “costituzioni” intendiamo le norme particolareggiate a complemento 
disciplinare di una regola. Sono note con diversi nomi: ordinazioni, ordini, 
ordinamenti, consuetudini, istituzioni, istituti, statuti. 

La definizione di “statuto/i” non è presente nel CCEO, mentre nel can. 316 
PA si affermava: «Statuta, quoties de religiosis agitur, complectuntur sive 
Typica monasteriorum sive regulas et constitutiones Ordinum et 
Congregationum». 

La prima parte del can. 94 §1 CIC dichiara: «Gli statuti, in senso proprio, 
sono regolamenti che vengono composti a norma del diritto negli insiemi 
sia di persone sia di cose…». Ad normam iuris significa che essi devono 
essere in conformità al diritto, qui preso nella sua accezione più vasta. 

Nella seconda parte del can. 94 §1 CIC si dice che per mezzo degli statuti: 
«…sono definiti il fine dei medesimi [degli insiemi sia di persone sia di 
cose], la loro costituzione, il governo e i modi di agire». 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 33 
 

Chi è tenuto all’osservanza degli statuti? Il §2 del can. 94 CIC è chiaro: 
«Agli statuti di un insieme di persone sono obbligate le sole persone che 
ne sono legittimamente membri; agli statuti di un insieme di cose, quelli 
che ne curano la conduzione». Gli statuti allora assumono la tipologia 
propria delle leggi personali: sono infatti i soli membri dell’insieme delle 
persone che devono osservare il diritto statutario; e solo chi dirige la 
gestione dell’insieme di cose è obbligato alla normativa di esso. 

Il can. 94 §3 CIC afferma: «Le disposizioni degli statuti, fatte e promulgate 
in forza della potestà legislativa, sono rette dalle disposizioni dei canoni 
sulle leggi». Gli statuti nel loro complesso o disposizioni all’interno degli 
statuti possono assurgere alla configurazione di autentica legge 
ecclesiastica: la condizione richiesta è che siano fatte e promulgate in forza 
della potestà legislativa. 

Il typikòn indica una regola od ordinamento. Sono dati ai monasteri dai 
loro fondatori e contengono la regola rispettiva. Essi contengono la 
dichiarazione sullo stato giuridico del monastero e delle sue immunità, le 
norme circa il governo, il noviziato, la professione, l’amministrazione dei 
beni, il numero dei monaci, la vita comune, i voti, la clausura. Appaiono 
specialmente dal secolo X in poi, quasi esclusivamente nell’impero 
bizantino16. 

Per ottenere l’approvazione del tipico o degli statuti, per gli Istituti e i 
monasteri di diritto pontificio, la prassi è la seguente: 

1. gli statuti o i tipici devono essere inviati al Dicastero per le Chiese 
Orientali in quattro o cinque esemplari; 

2. il Dicastero li sottopone allo studio dei periti; 

3. il Dicastero esamina i risultati dei consultori, li studia essa stessa e 
invia le osservazioni; 

4. l’Istituto esamina, apporta le correzioni segnalate dal Dicastero; 

5. di nuovo il Dicastero esamina le correzioni, se lo ritiene necessario li 
fa studiare ancora dai consultori; 

6. il Dicastero invia, eventualmente, ulteriori osservazioni ed il decreto 
di approvazione condizionata però alle correzioni proposte. 

 
16 Cf. E. HERMAN, Ricerche sulle istituzioni monastiche bizantine. Typica ktetorika, 

caristicari e monasteri liberi, in Orientalia Christiana Periodica 6 (1940) 295-375; A. SKAF, 
Typica, in Dictionnaire de Spiritualité, Paris 1932-1995, v. 15 (1991) 1358-1371. 



34 Iustitia 
 

Le modifiche possono riguardare gli elementi già approvati dalla Sede 
Apostolica o gli elementi non approvati da essa. Gli elementi approvati 
dalla Sede Apostolica non possono essere modificati se non con il suo 
benestare. Gli elementi approvati invece dal Vescovo eparchiale o dal 
Patriarca possono essere modificati da essi in un Istituto o monastero di 
diritto eparchiale o patriarcale. 

Il monastero 

Il monastero è una casa religiosa dove si osserva la regola e le tradizioni 
della vita monastica. Monastero sui iuris è quello autonomo, retto dal 
proprio tipico approvato dall’autorità competente. Il can. 313 §2, 2°b PA 
definiva sui iuris il monastero «cuius Superiori iura et obligationes 
Superioris maioris, ad normam canonum et statutorum, competunt». 

Il CCEO contempla il monastero sui iuris di diritto pontificio (eretto o 
approvato dalla Sede Apostolica), di diritto patriarcale o stauropegiaco 
(eretto dal Patriarca), di diritto eparchiale (eretto dal Vescovo eparchiale). 

Il monastero filiale è quello che aspira alla condizione di monastero sui 
iuris (cf. can. 313 §2, 2°b PA). Il passaggio del monastero filiale a monastero 
sui iuris comporta una nuova e formale erezione a norma del can. 435 §1. 

Il monastero stauropegiaco è eretto dal Patriarca (435 §2), dopo aver 
consultato il Vescovo eparchiale dell’eparchia nella quale è situato il 
monastero, e col consenso del Sinodo permanente. Ovviamente se si tratta 
di un monastero stauropegiaco nell’eparchia del Patriarca, nessuna 
consultazione di un altro Vescovo è necessaria. Il monastero stauropegiaco 
è territorio del Patriarca. 

Il fatto che il monastero sui iuris non dipenda da un altro monastero, non 
esclude che esso possa fare parte di una federazione monastica, la quale 
può essere formata da soli monasteri sui iuris. L’autorità competente che 
approva il tipico è quella di cui al can. 414: Vescovo eparchiale, Patriarca, 
Sede Apostolica. La confederazione si costituisce col consenso scritto dato 
dal Vescovo eparchiale per i monasteri sui iuris della stessa eparchia. Per i 
monasteri di diverse eparchie o stauropegiaci situati entro i confini del 
territorio di una Chiesa patriarcale, può essere costituita la confederazione 
dopo aver consultato i Vescovi eparchiali interessati e col consenso del 
Patriarca; in tutti gli altri casi, la competenza è della Sede Apostolica. 

Il Vescovo eparchiale, entro i confini del territorio di una Chiesa 
patriarcale, poteva erigere nella sua eparchia un monastero sui iuris di 
diritto eparchiale, dopo aver consultato il Patriarca; invece fuori del 
territorio della Chiesa patriarcale occorreva consultare la Sede Apostolica. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 35 
 

La stessa norma vigeva anche per i Vescovi eparchiali di una Chiesa 
arcivescovile maggiore. Per quanto riguardava i Vescovi delle altre Chiese 
orientali (metropolitane e altre Chiese sui iuris, esarcati apostolici ecc.), essi 
dovevano consultare unicamente la Sede Apostolica. 

L’Ordine e la Congregazione 

La distinzione riguarda soltanto gli Istituti religiosi, ma è sparita nel CIC, 
però sussiste nella realtà. Gli Ordini sono gli Istituti religiosi in cui si 
emettono i voti solenni; le Congregazioni, gli Istituti religiosi in cui si 
emettono soltanto i voti semplici, perpetui o temporali. I membri degli 
Ordini erano chiamati regolari sia nella storia che nel CIC-17: crediamo 
che ancora oggi possono essere denominati con questo termine 
tradizionale. Anche se nel CIC questa distinzione non appare 
materialmente, nel can. 668 §§4-5 sono considerati gli Istituti religiosi in 
cui per propria natura si deve compiere la rinunzia radicale ai beni. Questi 
Istituti religiosi sono fondamentalmente gli Ordini, e, di conseguenza, 
coloro che devono fare la rinunzia radicale, sono i religiosi che hanno 
emesso i voti solenni. 

L’Ordine è una società eretta dalla competente autorità ecclesiastica, i cui 
membri, pur non essendo monaci, emettono la professione che è 
equiparata a quella monastica (cf. can. 504 §1 CCEO); la Congregazione è 
una società eretta dalla competente autorità ecclesiastica, dove la 
professione dei tre voti non è equiparata a quella monastica, ma ha una 
forza propria a norma del diritto (cf. can. 504 §2 CCEO). 

Un Ordine può essere di diritto pontificio (erezione dalla Sede Apostolica 
o riconoscimento con decreto dalla stessa); di diritto patriarcale (erezione 
dal Patriarca senza riconoscimento della Sede Apostolica). Mentre una 
Congregazione può essere di diritto pontificio (erezione dalla Sede 
Apostolica o riconoscimento con decreto dalla stessa); di diritto patriarcale 
(erezione dal Patriarca o riconoscimento dello stesso, senza 
riconoscimento della Sede Apostolica); di diritto eparchiale (erezione dal 
Vescovo eparchiale e senza riconoscimento della Sede Apostolica o del 
Patriarca). 

Il Vescovo eparchiale poteva erigere solo delle Congregazioni, dopo 
consultazione della Sede Apostolica e, inoltre, entro i confini del territorio 
della Chiesa patriarcale, dopo consultazione del Patriarca. Questa norma 
vigeva anche per le Chiese arcivescovili maggiori. 

Il Patriarca può erigere Ordini e Congregazioni, col consenso del Sinodo 
permanente e dopo consultazione della Sede Apostolica. Nel can. 13 §1, 2° 



36 Iustitia 
 

PA, per le Congregazioni bastava solo consultare la Sede Apostolica; per 
gli Ordini occorreva il consenso di essa. 

Una Congregazione di diritto eparchiale che sia diffusa in più eparchie nel 
territorio della Chiesa patriarcale, può diventare di diritto patriarcale per 
decreto del Patriarca, dopo aver consultato gli interessati e con il consenso 
del Sinodo permanente. 

Il M.P. Ab initio 

Il M.P. Ab initio di papa Francesco è stato promulgato il 21 novembre 2020 
ed è entrato in vigore l’8 dicembre successivo17. Esso ha mutato due canoni 
del CCEO, vale a dire il can. 435 §1 e il can. 506 §1. 

La Chiesa accoglie le diverse forme di vita consacrata come manifestazione 
della ricchezza dei doni dello Spirito Santo; l’autorità ecclesiastica, 
specialmente i Pastori delle Chiese particolari, interpreta i consigli, ne 
regola la pratica e, a partire da essi, costituisce forme stabili di vita, 
evitando che «sorgano imprudentemente istituti inutili o sprovvisti di 
sufficiente vigore» (PC 19). 

Alla Sede Apostolica compete sia di accompagnare i Pastori nel processo 
di discernimento che conduce al riconoscimento ecclesiale di un nuovo 
Istituto o di una nuova Società di diritto eparchiale, sia l’ultimo giudizio 
per saggiare l’autenticità della finalità ispiratrice. 

Il can. 435 §1 CCEO riconosceva la competenza del Vescovo eparchiale ad 
erigere con decreto un monastero sui iuris nel proprio territorio, dopo aver 
consultato il Patriarca, entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale, 
o la Sede Apostolica in tutti gli altri casi; mentre per erigere una 
Congregazione, a norma del can. 506 §1 CCEO, doveva consultare la Sede 
Apostolica e, entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale, anche il 
Patriarca. 

La norma aveva dato luogo a diverse interpretazioni in merito al valore 
legale dei requisiti imposti dai canoni. Il valore giuridico della procedura 
o la necessità di consultazione non erano chiari. 

Le opinioni degli autori erano divergenti. Secondo alcuni, per la validità 
del decreto di erezione era necessaria la consultazione della Sede 
Apostolica18. Sarebbe una formalità legale stabilita per la validità dell’atto 

 
17 FRANCESCO, M.P. Ab initio, 21 novembre 2020, in Communicationes 52 (2020) 337-

338. 
18 L. CHIAPPETTA, Il Codice di diritto canonico. Commento giuridico-pastorale, 3.ª ed. 

Roma 2011, 704; J. L. ACEBAL, De los Institutos de Vida Consagrada y de las Sociedades de 
Vida Apostólica, in Código de derecho canónico, edición bilingüe comentada. 3.ª ed. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 37 
 

giuridico, cioè senza detta consultazione il Vescovo non poteva procedere 
validamente. Altri sostenevano il contrario, poiché non veniva 
espressamente affermato che tale consultazione fosse necessaria per la 
validità19. 

Altro tema in discussione era stato il valore giuridico della risposta20. 
Anche qui vi era una disparità di opinioni in dottrina. Per alcuni, sarebbe 
semplicemente un'opinione che il Vescovo eparchiale non era costretto a 
seguire21. Un'altra corrente riteneva che la licenza della Sede Apostolica 
era vincolante e, pertanto, il Vescovo doveva attenersi alla sua decisione22. 

Non vi è chi non abbia proposto una nuova formulazione del canone, in 
modo da chiarire definitivamente che è richiesta la licenza previa della 
Sede Apostolica, data per iscritto; in tal modo si risolverebbero i dubbi 
circa il compito dell’autorità superiore, la quale non esprime un mero 
parere ma concede una licenza23. 

Papa Francesco è sostanzialmente intervenuto tre volte sull’argomento. La 
prima, con un Rescriptum ex Audientia: occorre la previa consultazione 
della Sede Apostolica per l'erezione degli istituti diocesani/eparchiali24; la 
seconda, con la lettera apostolica in forma di M.P. Authenticum charismatis, 
1° novembre 2020; la terza, con la lettera apostolica in forma di M.P. Ab 
initio, 21 novembre 2020. 

Il commento apparso su L’Osservatore romano a firma dell’arcivescovo 
segretario della Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le 
Società di Vita Apostolica evidenzia con chiarezza le ragioni di un simile 
intervento: i Vescovi si sentono liberi di procedere all’erezione di nuovi 
Istituti, nonostante le perplessità e il giudizio negativo espressi dal 

 
Madrid, BAC, 1999, 323; E. GAMBARI. Vita religiosa secondo il Concilio e il Nuovo Diritto 
Canonico, 2.ª ed. Roma, Edizioni Monfortane, 1985, 48. 

19 V. DE PAOLIS, La Vita consacrata nella Chiesa, Venezia 2010, 149; J. F. 
FERNÁNDEZ CASTAÑO, Gli istituti di vita consacrata (cc. 573-730), Roma 1995, 112; A. 
ANDRÉS, Le forme di vita consacrata. Commentario teologico-giuridico al Codice di diritto 
canonico, Roma 2005, 43. 

20 Cf. S. PAOLINI, Vita consacrata: un soggetto ecclesiale in relazione. Tra Chiesa universale 
e Chiesa particolare: una lettura del can. 579, secondo il rescritto pontificio del 2016, in Ius 
Ecclesiae 30 (2018) 194-197.  

21 Cf. L. CHIAPPETTA, Il Codice di diritto canonico,720. 
22 Cf. E. GAMBARI, Vita religiosa, 48. 
23 Cf. F. IANNONE, Recenti documenti della Congregazione per gli Istituti di vita consacrata 

e Società di vita apostolica: conferme e novità giuridiche, in Ius Ecclesiae 31 (2019) 664. 
24 Cf. SEGRETERIA DI STATO, Rescritto La congregazione, in merito al can. 579 del Codice 

di diritto canonico sull’erezione di istituti diocesani, 11 maggio 2016, in AAS 108 (2016) 
696. 



38 Iustitia 
 

Dicastero competente; vengono eretti nuovi Istituti anche quando non vi 
è una reale necessità, non è garantita una adeguata formazione dei 
membri, il numero iniziale dei membri è minimo e gli Istituti mancano di 
sufficiente vitalità25. 

Il M.P. rappresenta un cambiamento sostanziale nel processo di nascita di 
un monastero sui iuris o di una Congregazione. I Vescovi eparchiali 
mantengono il potere di erigere monasteri sui iuris o Congregazioni nel 
loro territorio, ma possono farlo solo «praevia licentia scripto data 
Patriarchae aut Sedis Apostolicae» per i monasteri sui iuris, mentre per le 
Congregazioni «praevia licentia scripto data Sedis Apostolicae et insuper 
intra fines territorii Ecclesiae patriarchalis nisi consulto Patriarcha». 

Così i nuovi canoni: 

Can. 435 §1 - Episcopi eparchialis est erigere monasterium sui iuris praevia 
licentia scripto data intra fines territorii Ecclesiae patriarchalis Patriarchae aut in 
ceteris casibus Sedis Apostolicae. 

Can. 506 §1 - Episcopus eparchialis erigere potest tantum congregationes; sed eas 
ne erigat nisi praevia licentia scripto data Sedis Apostolicae et insuper intra fines 
territorii Ecclesiae patriarchalis nisi consulto Patriarcha. 

Sebbene il monastero sui iuris o la Congregazione sorga nell’ambito di una 
Chiesa particolare, è inserito/a nel cuore stesso della Chiesa. L'atto di 
erezione canonica da parte del Vescovo trascende l'ambito eparchiale e 
lo/a rende rilevante per tutta la Chiesa sui iuris o universale. È 
responsabilità del Patriarca o della Sede Apostolica accompagnare i 
pastori nel processo di discernimento ecclesiale che conduce al 
riconoscimento ecclesiale di un nuovo monastero sui iuris o 
Congregazione. 

Occorre una verifica vera e propria, la procedura a livello eparchiale non 
sempre è stata condotta con serietà, trasparenza normativa e interesse 
reale. Ebbene, a volte, il discernimento non ha tenuto conto delle 
condizioni necessarie per la sussistenza e lo sviluppo di un nuovo 
monastero sui iuris o Congregazione, dando vita a istituti temerariamente 
inutili o non sufficientemente vigorosi, e si moltiplicano fondazioni 
condannate a scomparire in breve tempo, cosa che potrebbe essere evitata 
con cautela e buon discernimento, proprio ciò che si intende evitare con 
questo. 

 
25 Cf. J. RODRÍGUEZ CARBALLO, Un dono fatto a tutta la Chiesa, in EV 32/681-691. 

http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_codex-can-eccl-orient-2.html#TITULUS_XII_
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_codex-can-eccl-orient-2.html#TITULUS_XII_


Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 39 
 

Nella Chiesa latina, il can. 579 CIC è stato modificato dal M.P. Authenticum 
charismatis del 1° novembre 2020: «I Vescovi diocesani possono, ciascuno 
nel proprio territorio, erigere validamente con formale decreto istituti di 
vita consacrata, previa licenza scritta della Sede Apostolica»26. 

Esclaustrazione 

L’esclaustrazione si può definire come il permesso di rimanere, per un 
tempo determinato fuori dal monastero o dalla casa religiosa con la 
sospensione di certi obblighi e diritti. 

L’indulto di esclaustrazione da un monastero sui iuris non può concederlo 
a un membro di voti perpetui, su domanda del membro stesso, se non 
l’autorità a cui il monastero è soggetto, dopo aver ascoltato il Superiore del 
monastero sui iuris assieme al suo consiglio: Vescovo eparchiale, Patriarca, 
Sede Apostolica. 

Il Vescovo eparchiale poteva concedere questo indulto solo fino a tre anni, 
secondo il can. 489 §2 CCEO; invece, con il M.P. Competentias quasdam 
decernere dell’11 febbraio 2022, questa facoltà è stata estesa a cinque anni 
(cf. art. 5)27. 

Gli effetti giuridici dell’esclaustrazione sono i seguenti: rimane legato ai 
voti ed è ancora tenuto a tutti gli obblighi della professione monastica 
compatibili col suo nuovo stato; deve deporre l’abito monastico; è privo di 
voce attiva e passiva nel suo monastero; è soggetto al Vescovo eparchiale 
del luogo dove dimora, al posto del Superiore del proprio monastero. 

Così il nuovo can. 489 §2 CCEO: «Il Vescovo eparchiale non può concedere 
questo indulto se non per un quinquennio». 

Negli Ordini e nelle Congregazioni, l’indulto di esclaustrazione può essere 
concesso dall’autorità a cui si è soggetti (Sede Apostolica, Patriarca, 
Vescovo eparchiale), dopo aver ascoltato il Superiore generale assieme al 
suo consiglio. Il Vescovo eparchiale può adesso concedere l’indulto di 
esclaustrazione fino a cinque anni. Gli effetti giuridici sono gli stessi a 
quelli per i monaci. 

L’art. 4 del M.P. ha modificato anche il can. 686 §1 CIC, ampliando da tre 
a cinque anni i tempi massimi dell’indulto e della possibile proroga; 
pertanto, il Moderatore supremo con il consenso del suo consiglio può 

 
26 FRANCESCO, M.P. Authenticum charismatis, 1° novembre 2020, in Il Regno-

Documenti 11/2021, 323. 
27 FRANCESCO, M.P. Competentias quasdam decernere, 11 febbraio 2022, in 

Communicationes 54 (2022), 85-89: 86, art. 5 (latino); 90-95: 92, art. 5 (italiano). 



40 Iustitia 
 

concedere ad un professo perpetuo l’indulto di esclaustrazione per non 
più di cinque anni; negli istituti di diritto diocesano, spetta al Vescovo 
diocesano. 

Uscita 

Un monaco di voti temporanei che desidera uscire dal monastero sui iuris 
deve presentare la domanda al Superiore del monastero sui iuris, il quale, 
col consenso del suo consiglio concede l’indulto, salvo il diritto particolare 
che lo riserva al Patriarca entro i confini del territorio della Chiesa 
patriarcale (can. 496)28. 

Così il nuovo can. 496: «Colui che durante la professione temporanea per 
una grave causa vuole separarsi dal monastero e ritornare alla vita 
secolare, presenti la sua domanda al Superiore del monastero sui iuris, il 
quale con il consenso del suo consiglio concede l’indulto, a meno che il 
diritto particolare non riservi ciò al Patriarca per i monasteri situati entro i 
confini del territorio della Chiesa patriarcale». 

Prima del M.P. Competentias quasdam decernere, il Superiore inviava la 
domanda assieme al voto suo e a quello del suo consiglio al Vescovo 
eparchiale che poteva concedere l’indulto di separarsi dal monastero, a 
meno che il diritto particolare lo riservava al Patriarca entro i confini del 
territorio della Chiesa patriarcale. 

Per il ritorno di un monaco a un monastero si richiede la ripetizione del 
noviziato e della professione (can. 493 §2). 

Un membro di voti temporanei che vuole uscire e abbandonare l’Ordine o 
la Congregazione deve presentare la domanda al Superiore generale che 
può concedere l’indulto col consenso del suo consiglio29. 

Così il nuovo can. 546 §2 CCEO: «Colui che durante i voti temporanei 
chiede per una grave causa di lasciare l’ordine o la congregazione, può 
ottenere l’indulto di separarsi definitivamente dall’ordine o dalla 
congregazione dal Superiore generale col consenso del suo consiglio e 
ritornare alla vita secolare con gli effetti di cui nel can. 493». 

Prima del M.P. Competentias quasdam decernere, nelle Congregazioni di 
diritto eparchiale, l’indulto doveva essere confermato dal Vescovo 
eparchiale del luogo dove era la casa principale della stessa 
Congregazione. 

 
28 Ibidem, art. 6. 
29 Ibidem, art. 6. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 41 
 

Il M.P. ha modificato anche il can. 688 §2 CIC, stabilendo uguale regola sia 
per gli istituti di diritto pontificio che di diritto diocesano nei quali, 
precedentemente, occorreva la conferma del Vescovo della casa. 

Dimissione 

La dimissione è un provvedimento punitivo mediante il quale si effettua 
l’espulsione del monaco dal monastero sui iuris o del sodale dall’Ordine o 
dalla Congregazione; comporta la cessazione dei voti e il ritorno alla 
condizione di vita secolare. 

Il CCEO prevede per i monaci una dimissione ipso iure, per il fatto stesso 
dei delitti commessi: pubblico abbandono della fede cattolica (apostasia, 
eresia, scisma); celebrazione o anche solo attentato civilmente il 
matrimonio. Ma affinché consti giuridicamente della dimissione, occorre 
che il Superiore del monastero sui iuris, dopo aver consultato il suo 
consiglio, senza alcun ritardo, raccolte le prove, emetta la dichiarazione del 
fatto della dimissione, informandone al più presto l’autorità a cui il 
monastero è immediatamente soggetto (can. 497). 

Un altro tipo di dimissione che possiamo chiamare ex officio si verifica nelle 
seguenti condizioni: il Superiore del monastero sui iuris col consenso del 
suo consiglio può espellere il monaco che è causa di imminente e 
gravissimo scandalo esterno oppure di un danno nei riguardi del 
monastero. Viene deposto immediatamente l’abito monastico. Se è 
chierico non può esercitare l’ordine sacro, a meno che l’autorità a cui è 
soggetto il monastero non disponga altrimenti (can. 498 §3). Tuttavia 
l’espulso rimane monaco e spetta al Superiore la possibilità di promuovere 
il processo di dimissione a norma del diritto, oppure deferire la cosa 
all’autorità a cui il monastero è soggetto (can. 498 §2). 

Per dimettere un membro di voti perpetui, fermo restando il can. 497, è 
competente il Preside della confederazione monastica o il Superiore del 
monastero sui iuris non confederato, l’uno e l’altro col consenso del proprio 
consiglio, che nel caso deve essere composto, per la validità, assieme al 
Superiore che presiede, almeno da cinque membri; la votazione poi deve 
essere segreta. 

Per la dimissione, le cause devono essere gravi, imputabili, giuridicamente 
provate e unite alla mancata emendazione; la dimissione sia stata 
preceduta, a meno che la natura della causa di dimissione lo escluda, da 
due ammonizioni, con formale comminazione della dimissione, che siano 
andate a vuoto; le cause della dimissione siano state manifestate per 
iscritto al membro, accordandogli dopo ogni ammonizione piena facoltà 



42 Iustitia 
 

di difendersi; sia trascorso il tempo utile stabilito dal tipico dopo l’ultima 
ammonizione. Il decreto di dimissione non può essere mandato ad 
esecuzione se non è stato approvato dall’autorità a cui il monastero è 
soggetto. 

Per la dimissione dei monaci di voti temporanei si applica il can. 552 §§2 e 
3 circa la dimissione dei religiosi dall’Ordine o dalla Congregazione. 
Spetta al Superiore del monastero sui iuris col consenso del suo consiglio 
decidere la dimissione, ma perché la dimissione sia valida dev’essere 
confermata dal Patriarca, se il diritto particolare così prevede per i 
monasteri entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale (can. 499)30. 

Per la dimissione di un membro di voti temporanei dal monastero, 
dall’Ordine o dalla Congregazione si richiedono le seguenti condizioni: le 
cause della dimissione devono essere gravi, esterne e imputabili al 
membro; la mancanza di spirito religioso, che può essere di scandalo agli 
altri, se la ripetuta ammonizione è risultata vana; le cause della dimissione 
devono essere venute a conoscenza con certezza dall’autorità che dimette, 
anche se non formalmente provate; il membro ha diritto di difendersi; 
l’eventuale ricorso contro il decreto di dimissione ha effetto sospensivo. 

Per la dimissione dall’Ordine o dalla Congregazione, vale quanto è 
disposto dai cann. 497-498. L’autorità competente è il Superiore maggiore 
col parere del suo consiglio, oppure, se si tratta di espulsione, col consenso 
del suo consiglio. Il professo temporaneo può essere dimesso dal 
Superiore generale col consenso del suo consiglio per cause gravi. Per il 
professo perpetuo è competente il Superiore generale e si osservano i cann. 
500-503 (quanto detto per i monaci). 

Nelle Società di vita comune a guisa dei religiosi, fermi restando i cann. 
497 e 498, per dimettere un membro cooptato perpetuamente è 
competente il Superiore generale, osservando per tutto il resto i cann. 500-
503; il membro cooptato temporaneamente, invece, è dimesso a norma del 
can. 552. 

L’art. 7 del M.P. Competentias quasdam decernere, modifica i cann. 499, 501 
§2, 552 §1 CCEO, per cui il decreto di dimissione dal monastero sui iuris, 
dall’Ordine o dalla Congregazione, per causa grave, di un professo 
temporaneo o perpetuo ha effetto fin dal momento in cui il decreto emesso 
dal Superiore del monastero sui iuris con il consenso del suo consiglio, dal 

 
30 Ibidem, art. 7. 



Lorenzo Lorusso: “I Diversi motu proprio di Papa Francesco” 43 
 

Moderatore supremo con il consenso del suo consiglio, viene notificato 
all’interessato, fermo restando il diritto di appello del religioso. 

Pertanto, i testi dei rispettivi canoni vengono modificati e risultano così 
formulati: «Mentre dura la professione temporanea, un membro può 
essere dimesso dal Superiore del monastero sui iuris col consenso del suo 
consiglio secondo il can. 552 §§2 e 3; ma perché la dimissione sia valida 
dev’essere confermata dal Patriarca, se il diritto particolare così prevede 
per i monasteri situati entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale» 
(can. 499); «Contro il decreto di dimissione, però, il membro può sia 
interporre ricorso entro quindici giorni con effetto sospensivo, sia 
postulare che la causa sia trattata per via giudiziaria» (can. 501 §2); «Un 
membro di voti temporanei può essere dimesso dal Superiore generale col 
consenso del suo consiglio» (can. 552 §1). 

Mentre prima del M.P. erano così formulati: «Mentre dura la professione 
temporanea, un membro può essere dimesso dal Superiore del monastero 
sui iuris col consenso del suo consiglio secondo il can. 552 §§2 e 3; ma 
perché la dimissione sia valida dev’essere confermata dal Vescovo 

eparchiale o dal Patriarca, se il diritto particolare così prevede per i 
monasteri situati entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale» 
(can. 499); «Contro il decreto di dimissione, però, il membro può sia 
interporre ricorso entro quindici giorni con effetto sospensivo, sia 
postulare che la causa sia trattata per via giudiziaria, a meno che il decreto 

di dimissione non sia stato confermato dalla Sede Apostolica» (can. 501 
§2); «Un membro di voti temporanei può essere dimesso dal Superiore 
generale col consenso del suo consiglio, a meno che negli statuti la 
dimissione sia riservata al Vescovo eparchiale o ad altra autorità alla 
quale l’ordine o la congregazione è sottoposto» (can. 552 §1). 

Il 2 aprile 2023, con l’art. 2 del M.P. Expedit, vengono modificati i termini 
di ricorso del membro dimesso dal monastero sui iuris, dall’Ordine o dalla 
Congregazione, considerando che le vigenti norme sulla dimissione 
prevedono al can. 501 §2 CCEO tempi cronologici che non possono dirsi 
congruenti alla tutela dei diritti della persona, e che una modalità meno 
restrittiva dei termini di trasmissione del ricorso consentirebbe 
all’interessato di poter meglio valutare le imputazioni a suo carico, nonché 
di poter utilizzare modalità di comunicazione più adeguate; avendo 
presente, inoltre, che sussiste il pericolo che la procedura prevista dai cann. 
497-499 CCEO non sempre venga correttamente rispettata, mettendo a 
rischio la validità della procedura stessa e di conseguenza la tutela dei 
diritti dei professi dimessi. 



44 Iustitia 
 

Al can. 501 §2 CCEO, circa il diritto del membro dimesso di ricorrere 
all’Autorità competente, si sostituisce il termine di “quindici giorni” con 
quello di “trenta giorni”, risultando il medesimo canone così formulato: 
«Sodalis vero potest adversus decretum dimissionis intra triginta dies cum 
effectu suspensivo sive recursum interponere sive postulare, ut causa via 
iudiciali tractetur»31. 

I M.P. hanno modificato i cann. 699 §2 e 700 CIC: il decreto di dimissione 
nei monasteri sui iuris non compete più al Vescovo diocesano e, inoltre, la 
vigenza dei decreti di dimissione dei Superiori non è più legata alla 
conferma da parte dell’autorità ecclesiastica (Sede Apostolica o Vescovo 
diocesano). Il ricorso può essere interposto entro trenta giorni. 

 
31 FRANCESCO, m.p. Expedit, 02 aprile 2023, in Communicationes 55 (2023), 59-60: 

60, art. 2. 


