IUSTITIA
Vol. 16, No. 1, June 2025
Pages: 25-44

I DIVERSI MOTU PROPRIO DI PAPA
FRANCESCO EI MUTAMENTI DI ALCUNI
CANONI DEL TITOLO XII DEL CODICE DEI
CANONI DELLE CHIESE ORIENTALI

Lorenzo Lorusso OP*

Astratto

Tra i diversi motu proprio promulgati da papa Francesco, ve ne sono
tre che riguardano la vita consacrata in Oriente e che modificano
alcuni canoni del Codice dei Canoni delle Chiese Orientali. I motu
proprio Ab initio, Competentias quasdam decernere e Expedit. Essi
modificano la procedura di erezione di un monastero sui iuris di
diritto eparchiale e la erezione di una congregazione di diritto
eparchiale; il tempo concesso per 1'esclaustrazione; l'uscita e la
dimissione dallIstituto.

Abstract

Among the various motu proprios promulgated by Pope Francis, there
are three which concern the Consecrated Life in the Orient and which
modify some canons of the Code of Canons of the Oriental Churches:
the motu proprios -Ab initio, Competentias quasdam
decernere e Expedit. They modify the procedure of erecting a
monastery sui iuris of eparchial right and that of a congregation of
eparchial right; the time conceded for the exclaustration; the exit and
the dismissal from the Institute.

Le Parole Chiave (Keywords): lo ius praecedens e lo ius vigens, diritto
proprio, Il monastero, L'Ordine e la Congregazione, Esclaustrazione,

Uscita, Dimissione.

* Lorenzo Lorusso OP is a lecturer of Oriental Canon Law at the Theological Faculty
in Puglia, Pontifical Oriental Institute, Pontifical Urbanian University, Pontifical
Gregorian University, Rome; Consultor of the Dicastery for the Oriental Churches,
Consultor of the Dicastery for the Legislative Texts and Judge in the Inter-diocesan

Tribunal of Puglia.

Docente di diritto canonico orientale presso la Facolta Teologica Pugliese, il
Pontificio Istituto Orientale, la Pontificia Universita Urbaniana, la Pontificia Universita
Gregoriana; Consultore del Dicastero per le Chiese Orientali; Consultore del Dicastero

per i Testi Legislativi; Giudice del Tribunale Interdiocesano Pugliese.



26 Tustitia

Keywords: The Previous Law and the Law in Force, Proper Law,
Monastery, An Order and A Congregation, Exclaustration, Separation,
Dismissal.

Introduzione

II Titolo XII del Codice dei Canoni delle Chiese Orientali (= CCEO)
abbraccia tutte le forme di vita consacrata: I monaci e tutti gli altri religiosi e
i membri degli altri istituti di vita consacrata.

Il CCEO considera la vita religiosa come uno stato distinto da quello dei
chierici e dei laici. Il Codice di Diritto Canonico (= CIC) considera solo due
categorie esistenti nella Chiesa: i chierici e i laici; i religiosi non formano
una categoria a parte, anche se il loro stato appartiene essenzialmente alla
vita e alla santita della Chiesa.

Il CIC distingue solo due categorie di Istituti di vita consacrata: quelli
religiosi e quelli secolari. Per il CCEO ogni vita religiosa e sia
contemplativa sia apostolica. E monastica se vissuta in un monastero; &
religiosa se e vissuta in un Ordine o Congregazione. Il CIC distingue tra

Istituti contemplativi e Istituti apostolici.

Questo Titolo XII e la revisione del M.P. Postquam Apostolicis Litteris (PA)
del 9 febbraio 1952 sui religiosi'. Nel CCEO si da priorita alla vita
monastica e ai monasteri e vi & distinzione tra Ordini e Congregazioni
nonostante il fatto che il voto perpetuo di castita emesso nelle
Congregazioni sia stato equiparato, per quanto riguarda [effetto
dirimente del matrimonio, al voto emesso negli Ordini. E ben noto che in
Oriente tutti i monaci e le monache, i religiosi e le religiose sono
comunemente chiamati “monaci” e “monache”, sebbene ci sia una
distinzione di struttura canonica, ma anche di tenore di vita. Nel Titolo si
indicano anche le Societa di vita comune a guisa dei religiosi, ma senza
voti pubblici, gli Istituti secolari e le altre forme di vita consacrata e le
Societa di vita apostolica. I membri di queste Societa di vita comune a
guisa dei religiosi non sono chiamati religiosi, anche se imitano il modo di
vita dello stato religioso, mentre quelli degli Istituti secolari, clericali o laici,
non imitano il modo di vita dello stato religioso. L'espressione “vita
consacrata” nel CCEO non significa altro che la vita consacrata in uno
degli Istituti descritti nel Codice.

Si usa il termine “religioso” in senso lato per intendere coloro che vivono
professando i consigli evangelici. Il can. 312 §4 PA affermava: «Religiosus
dicitur qui vota nuncupavit in aliqua Religione»; mentre per “Religione”

L AAS 44 (1952) 65-150.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 27

intendeva «persona moralis a legitima auctoritate erecta, in qua sodales,
secundum proprias ipsius personae moralis leges, vota publica, perpetua
vel temporaria, elapso tamen tempore renovanda, nuncupant, atque ita ad
evangelicam perfectionem tendunt» (can. 312 §1 PA).

Confronto tra lo ius praecedens e lo ius vigens

Lungo e laborioso é stato il lavoro della Pontificia Commissio Codici Iuris
Canonici Orientalis Recognoscendo (= PCCICOR) nello sforzo di rinnovare il
proprio diritto, nel tentativo di esprimere la fisionomia propria e
caratteristica dell’esperienza orientale. La revisione operata dalla
PCCICOR ebbe il suo punto di partenza e le sue linee direttive di fondo
nel Concilio Vaticano II.

Come sappiamo, la PCCICOR sin dall'inizio dei suoi lavori si diede alcuni
principi direttivi, per ottenere un Codice comune veramente
corrispondente al bene dei fedeli delle Chiese cattoliche orientali,
lasciando a ciascuna Chiesa la codificazione del suo diritto particolare ad
normam iuris. Ai fini del presente lavoro a noi di essi interessano in modo
particolare il primo, il secondo e il sesto principio direttivo2.

Il primo principio direttivo mirava ad un Codice per le Chiese orientali
distinto dal Codice della Chiesa latina, ma allo stesso tempo unico per tutte
le Chiese orientali cattoliche. Un Codice di tal genere era principalmente
voluto dallo stesso Concilio Vaticano II e, pur essendo unico per tutte le
Chiese orientali, doveva per quanto possibile cercare di tenere conto delle
singolarita di tutte le Chiese.

Il secondo principio direttivo mirava alla necessita di dare a tale Codice un
carattere orientale e non essere un adattamento del Codice latino agli
orientali, ma avere come fondamento interpretativo i Sacri Canones.

Infine il sesto principio direttivo, proprio in considerazione della varietas
Ecclesiarum orientalium, doveva costantemente tenere presente il principio
di sussidiarieta. Questo rispetta non solo la varieta delle Chiese orientali
ma anche le numerose e variegate manifestazioni di vita consacrata nelle
loro molte e differenti istituzioni.

Il Gruppo De Monachis ceterisque religiosis della PCCICOR ebbe come
punto di partenza lo ius praecedens, vale a dire il PA, sui religiosi, sui beni
temporali della Chiesa, sul significato delle parole3, entrato in vigore il 21

2 Tutti i dieci principi direttivi possono essere ritrovati con ampia illustrazione in
Nuntia 3 (1976) 3-10.

3 Segnaliamo alcuni commenti al motu proprio: C. BAUDHIN, Adnotationes in MP
Postquam Apostolicis Litteris, in Apollinaris 25 (1953) 128-138; C. DE CLERCQ), Le nouveau



28 Tustitia

novembre 1952. I canoni del M.P. riprendono quelli del CIC 1917, ma non
mancano le particolarita, innanzitutto per lo speciale rilievo dato alla vita
monastica. Motivo della promulgazione di PA é la riforma e I'adattamento
alle necessita del tempo delle norme dell’antico diritto, affinché fossero pitt
consone e convenienti alla vita e al progresso dei monaci e di coloro che
hanno abbracciato le altre forme di perfezione evangelica che in seguito si
sono introdotte. «Per questo urgente e provvidenziale lavoro costituisce
un impedimento il fatto che manca ancora una legge comune primaria,
che si ponga come norma moderatrice nel mutare e perfezionare tutto il
resto. Proprio per questo abbiamo ritenuto assolutamente necessario
promulgare questi canoni relativi ai religiosi»+.

E ovvio che il Coetus della PCCICOR tenne presenti anche i documenti
conciliari che riguardano la vita religiosa, e in particolare il capitolo sesto
di Lumen Gentium e il decreto Perfectae Caritatis, che interessano
ugualmente tanto gli orientali che i latini; inoltre, i documenti
postconciliari comuni ai latini e agli orientali: il M.P. Ecclesiae Sanctae, del
6 agosto 1966, la cui seconda parte detta le norme che debbono regolare il
processo di aggiornamento della legislazione degli Istituti religiosi®, e il
rescritto pontificio Cum Admotae, del 6 novembre 1964, con il quale
venivano concesse particolari facolta ai Superiori maggiori degli Istituti
clericali di diritto pontificioé. Ancora, per i religiosi orientali abbiamo il
decreto della Congregazione Orientale del 27 giugno 1972, Orientalium
Religiosorum (= OR), che applica ai religiosi orientali le norme di alcuni
documenti riguardanti i religiosi latini?, e in particolare quelle del decreto
Religionum Laicalium, del 31 maggio 19668, e della istruzione Renovationis
Causam, del 6 gennaio 1969°.

11 Coetus della PCCICOR prima di procedere alla revisione, ha fatto alcune
osservazioni al PA. Esso deplora il giuridismo eccessivo che si manifesta

droit canonique oriental, in Revue de Droit Canonique 2 (1952) 195-239; Ae. HERMAN, De
motu proprio Postquam Apostolicis Litteris, in Monitor Ecclesiasticus 2 (1952) 233-260; G.
OESTERLE, De differentiis inter ius de religiosis Ecclesiae latinae et inter ius de religiosis
Ecclesiae orientalis vigentibus, in Il Diritto Ecclesiastico 64 (1953) 116-121, 399-406, 520-523;
66 (1955) 152-161; 67 (1956) 343-348, 404-409; 68 (1957) 177-183, 290-296; 69 (1958) 401-
413; A. WUYTS, De monachis ceterisque religiosis in MP Postquam Apostolicis Litteris, in
Periodica 42 (1953) 231-256.

4 AAS 44 (1952) 66.

5> AAS 58 (1966) 757-787.

& AAS 59 (1967) 374-378.

T AAS 64 (1972) 738-743.

8 AAS 59 (1967) 362-364.

°® AAS 61 (1969) 103-120.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 29

in norme dettagliate e meticolose e che rischiano di adombrare il carattere
carismatico del monachesimo orientale. Il PA ha rischiato di uniformare
tutti gli Istituti religiosi senza lasciare molto al diritto particolare che ogni
Istituto deve darsi per sottolineare la propria fisionomia e la missione
particolare nella Chiesa. L'uso del termine “monaco” nel PA ¢, secondo il
Coetus, molto restrittivo; esso indica il puro contemplativo, mentre, la
storia delle Chiese orientali dimostra come il monachesimo aveva
contribuito alla difesa della fede e alla promozione della missione
evangelica, senza essere estraneo alle opere sociali e caritative nella
Chiesa0.

L’intestazione del Titolo XII del CCEO!! abbraccia tre gruppi di fedeli che
il legislatore per vari motivi, teologici, giuridici e pratici, considera distinti
dalle altre Associazioni di cui si parla nel Titolo XIII (cann. 573-583).

I tre gruppi sono: i monaci, i religiosi e i membri degli altri Istituti di vita
consacrata. La loro natura e il contenuto della vita di ciascuno di questi tre
gruppi non hanno reso possibile un denominatore comune che
abbracciasse tutti e tre i gruppi e nello stesso tempo li caratterizzasse
rispetto alle altre Associazioni. Cio ha obbligato a ricorrere ad un titolo
piuttosto lungo, con la menzione esplicita dei tre gruppi, evitando cosi il
pericolo di una confusione tra di loro e il pericolo che il secondo e il terzo
gruppo si presentassero come un’appendice del primo. Il PA trattava i
monaci e tutti gli altri religiosi in maniera mista e qualche volta confusa.

L’ordine sistematico interno mediante il quale si regola ogni forma e il
medesimo nel PA e nel CCEO: canoni generali o preliminari che sono
comuni a tutte le forme, seguiti dalle strutture locali e personali del
governo;, ammissione, professione e formazione; obblighi; e, infine, i
diversi modi di separazione, uscita ed espulsione.

Mentre il PA regolava assieme e con non poca imprecisione i monaci e gli
altri religiosi (Ordini e Congregazioni), il CCEO ha smembrato
perfettamente questi due blocchi, trattando prima sui monasteri e in
seguito sugli Ordini e Congregazioni.

10 Cf. Nuntia 4 (1977) 3-15.

1 «Vintestazione intende conservare essenzialmente la disciplina orientale vigente,
«in quanto conforme e adattata alla tradizione monastica dell'Oriente, approvata dai
Santi Basilio il Grande, Teodoro Studita, Pacomio, Atanasio Atonita e altri. Questa
veneranda tradizione & mirabilmente confermata, promossa e sostenuta dal Concilio
Vaticano II»: Nuntia 11 (1980) 3.



30 Tustitia

Rispetto al PA, il CCEO contiene i seguenti nuovi blocchi tematici2: gli
Istituti secolari; le altre nuove forme di vita consacrata; le Societa di vita
apostolica, nettamente distinte dalle Societa di vita comune a guisa dei
religiosi, regolate, queste ultime autonomamente; emerge una seconda
forma di eremiti o asceti, con o senza consigli evangelici, distinta dagli
eremiti dei monasteri, la cui forma di vita e regolata autonomamente nei
cann. 481-485; le vedove consacrate assieme alle vergini, se professano la
castita pubblica nel mondo.

Da segnalare ancora che il CCEO rispetto al PA ha eliminato o ridotto i
seguenti blocchi tematici: la meticolosissima legge della precedenza (can.
6 PA); nessuna discriminazione tra monasteri maschili e femminili; le
norme sui confessori e i cappellani; i privilegi; il procedimento giudiziario
nella dimissione dei religiosi che hanno emesso i voti perpetui. Inoltre,
sono stati sfoltiti i canoni sui beni temporali e la loro amministrazione;
sulla dote; sulla formazione dei novizi; sulla professione religiosa;
sull'ordinamento degli studi: credo che questi canoni potrebbero essere
ripresi dal tipico e dagli statuti adattandoli alle presenti necessita e alle
diverse situazioni.

Diritto proprio

Il “diritto proprio” dei consacrati & I'insieme delle norme che regolano la
vita consacrata, quale si manifesta nella vita della Chiesa. Lo
classifichiamo in: diritto interno e diritto esterno. Il diritto esterno e quello
emanato da un’autorita ecclesiastica al di fuori della istituzione religiosa.
Il diritto interno e quello stabilito dalla competente autorita all'interno
stessa della organizzazione religiosa. Questo diritto interno lo indichiamo

come “diritto particolare” o “diritto proprio”. Esso completa
l'ordinamento canonico o codiciale.

Cosa contempla il diritto proprio? Nel CCEO non viene esplicitato, ma il
can. 587 §1 CIC (cf. LG 45) elenca gli elementi che costituiscono lo ius
proprium, indicato come codice fondamentale o costituzioni: il patrimonio
e le norme fondamentali.

Sono due le realta che costituiscono il patrimonio di un Istituto di vita
consacrata: la mente e i progetti del fondatore e le sane tradizioni. La

12 Cf. D.J. ANDRES GUTIERREZ, Observaciones introductorias al Titulo «De Monachis
coeterisque Religiosis» del CCEO, in Apollinaris 65 (1992) 137-147, hic 142-143.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 31

mente o i progetti del fondatore hanno come riferimento la natura, il fine,
lo spirito e I'indole dell'Istituto?3.

Per quanto riguarda le norme fondamentali il can. 587 §1 CIC elenca: il
governo; la disciplina dei membri; l'incorporazione all'lstituto; la
formazione; l'oggetto proprio dei sacri vincoli. Accanto al codice
fondamentale, secondo il can. 587 §4 CIC (cf. PC 3), vi sono anche altre
norme, stabilite dall’autorita competente dell'Istituto, raccolte in altri
codici che potranno essere rivedute e adattate convenientemente secondo
le esigenze dei luoghi e dei tempi. Si tratta di norme pitt particolari, di
carattere applicativo o integrativo, emanate dall’autorita interna
dellIstituto.

I CCEO non contiene questa differenza fra codice fondamentale, che puo
essere modificato solo dall’autorita gerarchica, e altri codici, che possono
essere cambiati dall’Istituto stesso; ma in virtt di PC 3, credo che ciascun
Istituto orientale potra provvedere a fornirsi di direttori, libri delle usanze,
delle preghiere e delle cerimonie e di altri simili codici!4.

Gli Istituti in quanto sono un dono divino alla Chiesa, hanno una loro
peculiarita e un patrimonio che € un bene per la Chiesa. Pertanto esso deve
essere custodito, protetto e promosso (cf. can. 411 CCEO).
L’'interpretazione del patrimonio dell'Istituto spetta allo stesso Istituto,
sotto la guida dell’autorita ecclesiastica competente. Di qui il principio
dell’autonomia che viene riconosciuto ad ogni Istituto?.

Nel CCEOQO, il diritto particolare o proprio dei consacrati e indicato
soprattutto con i termini “statuti” e “tipico/i”. Nel can. 422 §2 CCEO e
indicato in maniera generica: «Nel diritto particolare si stabilisca se nelle
case dove vivono meno di sei membiri, il consiglio debba esserci 0 no»; nel
can. 572 CCEO come “costituzioni” delle Societa di vita apostolica: «Le
Societa di vita apostolica, i cui membri senza i voti religiosi perseguono un
fine apostolico proprio della Societa e, conducendo una vita fraterna in
comune secondo un proprio modo di vivere, tendono alla perfezione della
carita per mezzo dell'osservanza delle costituzioni, e che si avvicinano agli

3 Per una spiegazione di queste realta vedi J.F. CASTANO, Gli Istituti di vita
consacrata, Roma 1995, 98-101.

1% «...Percio le costituzioni, i direttori, i libri delle usanze, delle preghiere e delle
cerimonie e altri simili codici, siano convenientemente riveduti e, soppresse le prescrizioni
che non sono piti attuali, vengano modificati in base ai documenti emanati da questo sacro
concilio» (PC 3).

1 Cf. J. BEYER, Principio di sussidiarietd o giusta autonomia nella Chiesa, in Vita
Consacrata 23 (1987) 318-336; A. URRU, Principio di sussidiarieta e diritto dei religiosi nel
nuovo Codice di diritto canonico, in Vita Consacrata 19 (1983) 501-511.



32 Tustitia

Istituti di vita consacrata, sono regolate soltanto dal diritto particolare
della propria Chiesa sui iuris o stabilito dalla Sede Apostolica».

Ricordiamo la differenza fra regola e costituzioni. Per “regola” intendiamo
i principi-base ascetici e disciplinari dati dai grandi fondatori e
organizzatori per la pratica della vita religiosa. La vita monastica che si
propago rapidamente in Egitto e in Palestina, trovo una formulazione
definitiva nella Regola di S. Basilio.

Nei secoli X-XII non vennero pitt composte regole, ma costituzioni, cioe
norme particolareggiate a complemento disciplinare di una delle regole
preesistenti assunta come propria legge fondamentale. Una eccezione
resta la Regola di Eneco Garseani (Libellus a Regula sancti Benedicti
subtractus). Alcune comunque vennero ancora approvate, tra cui la Regola
dei Trinitari (1178), la Regola di S. Francesco (1208), la Regola dei
Carmelitani (1171), la Regola di S. Francesco da Paola (1435). Con funzione
analoga a quella della regola, la Chiesa autorizzo (sec. XVI) la
composizione di statuti che esprimessero la struttura fondamentale dei
nascenti Ordini religiosi; tipica, la Formula Instituti, dell' Ordine dei Gesuiti
(Paolo 111, Regimini militantis Ecclesiae del 27 settembre 1540).

Nel CCEO, una sola volta si parla di “regole della vita monastica”: «Si
chiama monastero una casa religiosa nella quale i membri tendono alla
perfezione evangelica osservando le regole e le tradizioni della vita
monastica» (can. 433 §1). Una sola volta di “disciplina monastica”: can. 474
§2; mentre “disciplina religiosa” si ha nei cann. 413; 415 §3; 437 §3; 524 §3;
542; 543.

Per “costituzioni” intendiamo le norme particolareggiate a complemento
disciplinare di una regola. Sono note con diversi nomi: ordinazioni, ordini,
ordinamenti, consuetudini, istituzioni, istituti, statuti.

La definizione di “statuto/i” non é presente nel CCEO, mentre nel can. 316
PA si affermava: «Statuta, quoties de religiosis agitur, complectuntur sive
Typica monasteriorum sive regulas et constitutiones Ordinum et
Congregationumb».

La prima parte del can. 94 §1 CIC dichiara: «Gli statuti, in senso proprio,
sono regolamenti che vengono composti a norma del diritto negli insiemi
sia di persone sia di cose...». Ad normam iuris significa che essi devono
essere in conformita al diritto, qui preso nella sua accezione pit vasta.

Nella seconda parte del can. 94 §1 CIC si dice che per mezzo degli statuti:
«...sono definiti il fine dei medesimi [degli insiemi sia di persone sia di
cose], la loro costituzione, il governo e i modi di agire».



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 33

Chi é tenuto all'osservanza degli statuti? Il §2 del can. 94 CIC é chiaro:
«Agli statuti di un insieme di persone sono obbligate le sole persone che
ne sono legittimamente membri; agli statuti di un insieme di cose, quelli
che ne curano la conduzione». Gli statuti allora assumono la tipologia
propria delle leggi personali: sono infatti i soli membri dell’insieme delle
persone che devono osservare il diritto statutario; e solo chi dirige la
gestione dell'insieme di cose & obbligato alla normativa di esso.

Il can. 94 §3 CIC afferma: «Le disposizioni degli statuti, fatte e promulgate
in forza della potesta legislativa, sono rette dalle disposizioni dei canoni
sulle leggi». Gli statuti nel loro complesso o disposizioni all'interno degli
statuti possono assurgere alla configurazione di autentica legge
ecclesiastica: la condizione richiesta e che siano fatte e promulgate in forza
della potesta legislativa.

Il typikon indica una regola od ordinamento. Sono dati ai monasteri dai
loro fondatori e contengono la regola rispettiva. Essi contengono la
dichiarazione sullo stato giuridico del monastero e delle sue immunita, le
norme circa il governo, il noviziato, la professione, I'amministrazione dei
beni, il numero dei monaci, la vita comune, i voti, la clausura. Appaiono
specialmente dal secolo X in poi, quasi esclusivamente nell'impero
bizantino?é.

Per ottenere I'approvazione del tipico o degli statuti, per gli Istituti e i
monasteri di diritto pontificio, la prassi e la seguente:

1. gli statuti o i tipici devono essere inviati al Dicastero per le Chiese
Orientali in quattro o cinque esemplari;

2. il Dicastero li sottopone allo studio dei periti;

3. il Dicastero esamina i risultati dei consultori, li studia essa stessa e
invia le osservazioni;

4. I'Istituto esamina, apporta le correzioni segnalate dal Dicastero;

5. dinuovo il Dicastero esamina le correzioni, se lo ritiene necessario li
fa studiare ancora dai consultori;

6. il Dicastero invia, eventualmente, ulteriori osservazioni ed il decreto
di approvazione condizionata pero alle correzioni proposte.

16 Cf. E. HERMAN, Ricerche sulle istituzioni monastiche bizantine. Typica ktetorika,
caristicari e monasteri liberi, in Orientalia Christiana Periodica 6 (1940) 295-375; A. SKAF,
Typica, in Dictionnaire de Spiritualité, Paris 1932-1995, v. 15 (1991) 1358-1371.



34 Tustitia

Le modifiche possono riguardare gli elementi gia approvati dalla Sede
Apostolica o gli elementi non approvati da essa. Gli elementi approvati
dalla Sede Apostolica non possono essere modificati se non con il suo
benestare. Gli elementi approvati invece dal Vescovo eparchiale o dal
Patriarca possono essere modificati da essi in un Istituto o monastero di
diritto eparchiale o patriarcale.

I1 monastero

Il monastero € una casa religiosa dove si osserva la regola e le tradizioni
della vita monastica. Monastero sui iuris € quello autonomo, retto dal
proprio tipico approvato dall’autorita competente. Il can. 313 §2, 2°b PA
definiva sui iuris il monastero «cuius Superiori iura et obligationes
Superioris maioris, ad normam canonum et statutorum, competunt».

Il CCEO contempla il monastero sui iuris di diritto pontificio (eretto o
approvato dalla Sede Apostolica), di diritto patriarcale o stauropegiaco
(eretto dal Patriarca), di diritto eparchiale (eretto dal Vescovo eparchiale).

Il monastero filiale & quello che aspira alla condizione di monastero sui
iuris (cf. can. 313 §2, 2°b PA). Il passaggio del monastero filiale a monastero
sui iuris comporta una nuova e formale erezione a norma del can. 435 §1.

Il monastero stauropegiaco € eretto dal Patriarca (435 §2), dopo aver
consultato il Vescovo eparchiale dell’eparchia nella quale e situato il
monastero, e col consenso del Sinodo permanente. Ovviamente se si tratta
di un monastero stauropegiaco nell'eparchia del Patriarca, nessuna
consultazione di un altro Vescovo e necessaria. Il monastero stauropegiaco
é territorio del Patriarca.

11 fatto che il monastero sui iuris non dipenda da un altro monastero, non
esclude che esso possa fare parte di una federazione monastica, la quale
puo essere formata da soli monasteri sui iuris. L'autorita competente che
approva il tipico e quella di cui al can. 414: Vescovo eparchiale, Patriarca,
Sede Apostolica. La confederazione si costituisce col consenso scritto dato
dal Vescovo eparchiale per i monasteri sui iuris della stessa eparchia. Per i
monasteri di diverse eparchie o stauropegiaci situati entro i confini del
territorio di una Chiesa patriarcale, puo essere costituita la confederazione
dopo aver consultato i Vescovi eparchiali interessati e col consenso del
Patriarca; in tutti gli altri casi, la competenza e della Sede Apostolica.

I Vescovo eparchiale, entro i confini del territorio di una Chiesa
patriarcale, poteva erigere nella sua eparchia un monastero sui iuris di
diritto eparchiale, dopo aver consultato il Patriarca; invece fuori del
territorio della Chiesa patriarcale occorreva consultare la Sede Apostolica.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 35

La stessa norma vigeva anche per i Vescovi eparchiali di una Chiesa
arcivescovile maggiore. Per quanto riguardava i Vescovi delle altre Chiese
orientali (metropolitane e altre Chiese sui iuris, esarcati apostolici ecc.), essi
dovevano consultare unicamente la Sede Apostolica.

L’Ordine e la Congregazione

La distinzione riguarda soltanto gli Istituti religiosi, ma e sparita nel CIC,
pero sussiste nella realta. Gli Ordini sono gli Istituti religiosi in cui si
emettono i voti solenni; le Congregazioni, gli Istituti religiosi in cui si
emettono soltanto i voti semplici, perpetui o temporali. I membri degli
Ordini erano chiamati regolari sia nella storia che nel CIC-17: crediamo
che ancora oggi possono essere denominati con questo termine
tradizionale. Anche se nel CIC questa distinzione non appare
materialmente, nel can. 668 §§4-5 sono considerati gli Istituti religiosi in
cui per propria natura si deve compiere la rinunzia radicale ai beni. Questi
Istituti religiosi sono fondamentalmente gli Ordini, e, di conseguenza,
coloro che devono fare la rinunzia radicale, sono i religiosi che hanno
emesso i voti solenni.

L’Ordine é una societa eretta dalla competente autorita ecclesiastica, i cui
membri, pur non essendo monaci, emettono la professione che e
equiparata a quella monastica (cf. can. 504 §1 CCEO); la Congregazione e
una societa eretta dalla competente autorita ecclesiastica, dove la
professione dei tre voti non e equiparata a quella monastica, ma ha una
forza propria a norma del diritto (cf. can. 504 §2 CCEO).

Un Ordine puo essere di diritto pontificio (erezione dalla Sede Apostolica
o riconoscimento con decreto dalla stessa); di diritto patriarcale (erezione
dal Patriarca senza riconoscimento della Sede Apostolica). Mentre una
Congregazione pud essere di diritto pontificio (erezione dalla Sede
Apostolica o riconoscimento con decreto dalla stessa); di diritto patriarcale
(erezione dal Patriarca o riconoscimento dello stesso, senza
riconoscimento della Sede Apostolica); di diritto eparchiale (erezione dal
Vescovo eparchiale e senza riconoscimento della Sede Apostolica o del
Patriarca).

Il Vescovo eparchiale poteva erigere solo delle Congregazioni, dopo
consultazione della Sede Apostolica e, inoltre, entro i confini del territorio
della Chiesa patriarcale, dopo consultazione del Patriarca. Questa norma
vigeva anche per le Chiese arcivescovili maggiori.

Il Patriarca puo erigere Ordini e Congregazioni, col consenso del Sinodo
permanente e dopo consultazione della Sede Apostolica. Nel can. 13 §1, 2°



36 Tustitia

PA, per le Congregazioni bastava solo consultare la Sede Apostolica; per
gli Ordini occorreva il consenso di essa.

Una Congregazione di diritto eparchiale che sia diffusa in piti eparchie nel
territorio della Chiesa patriarcale, puo diventare di diritto patriarcale per
decreto del Patriarca, dopo aver consultato gli interessati e con il consenso
del Sinodo permanente.

I1 M.P. Ab initio

I MLP. Ab initio di papa Francesco é stato promulgato il 21 novembre 2020
ed e entrato in vigore 1’8 dicembre successivo!”. Esso ha mutato due canoni
del CCEOQO, vale a dire il can. 435 §1 e il can. 506 §1.

La Chiesa accoglie le diverse forme di vita consacrata come manifestazione
della ricchezza dei doni dello Spirito Santo; l'autorita ecclesiastica,
specialmente i Pastori delle Chiese particolari, interpreta i consigli, ne
regola la pratica e, a partire da essi, costituisce forme stabili di vita,
evitando che «sorgano imprudentemente istituti inutili o sprovvisti di
sufficiente vigore» (PC 19).

Alla Sede Apostolica compete sia di accompagnare i Pastori nel processo
di discernimento che conduce al riconoscimento ecclesiale di un nuovo
Istituto o di una nuova Societa di diritto eparchiale, sia 'ultimo giudizio
per saggiare I'autenticita della finalita ispiratrice.

Il can. 435 §1 CCEOQ riconosceva la competenza del Vescovo eparchiale ad
erigere con decreto un monastero sui iuris nel proprio territorio, dopo aver
consultato il Patriarca, entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale,
o la Sede Apostolica in tutti gli altri casi; mentre per erigere una
Congregazione, a norma del can. 506 §1 CCEO, doveva consultare la Sede
Apostolica e, entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale, anche il
Patriarca.

La norma aveva dato luogo a diverse interpretazioni in merito al valore
legale dei requisiti imposti dai canoni. Il valore giuridico della procedura
o la necessita di consultazione non erano chiari.

Le opinioni degli autori erano divergenti. Secondo alcuni, per la validita
del decreto di erezione era necessaria la consultazione della Sede
Apostolica'8. Sarebbe una formalita legale stabilita per la validita dell’atto

1T FRANCESCO, M.P. Ab initio, 21 novembre 2020, in Communicationes 52 (2020) 337-
338.

18 1, CHIAPPETTA, 1l Codice di diritto canonico. Commento giuridico-pastorale, 3.% ed.
Roma 2011, 704; J. L. ACEBAL, De los Institutos de Vida Consagrada y de las Sociedades de
Vida Apostolica, in Codigo de derecho candnico, ediciéon bilingtie comentada. 3.* ed.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 37

giuridico, cioé senza detta consultazione il Vescovo non poteva procedere
validamente. Altri sostenevano il contrario, poiché non veniva
espressamente affermato che tale consultazione fosse necessaria per la
validita?®.

Altro tema in discussione era stato il valore giuridico della risposta20.
Anche qui vi era una disparita di opinioni in dottrina. Per alcuni, sarebbe
semplicemente un'opinione che il Vescovo eparchiale non era costretto a
seguire?!. Un'altra corrente riteneva che la licenza della Sede Apostolica
era vincolante e, pertanto, il Vescovo doveva attenersi alla sua decisione?2.

Non vi e chi non abbia proposto una nuova formulazione del canone, in
modo da chiarire definitivamente che é richiesta la licenza previa della
Sede Apostolica, data per iscritto; in tal modo si risolverebbero i dubbi
circa il compito dell’autorita superiore, la quale non esprime un mero
parere ma concede una licenza?.

Papa Francesco e sostanzialmente intervenuto tre volte sull’argomento. La
prima, con un Rescriptum ex Audientia: occorre la previa consultazione
della Sede Apostolica per l'erezione degli istituti diocesani/eparchiali?4; la
seconda, con la lettera apostolica in forma di M.P. Authenticum charismatis,
1° novembre 2020; la terza, con la lettera apostolica in forma di M.P. Ab
initio, 21 novembre 2020.

Il commento apparso su L’Osservatore romano a firma dell’arcivescovo
segretario della Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le
Societa di Vita Apostolica evidenzia con chiarezza le ragioni di un simile
intervento: i Vescovi si sentono liberi di procedere all’erezione di nuovi
Istituti, nonostante le perplessita e il giudizio negativo espressi dal

Madrid, BAC, 1999, 323; E. GAMBARL. Vita religiosa secondo il Concilio e il Nuovo Diritto
Canonico, 2.2 ed. Roma, Edizioni Monfortane, 1985, 48.

19 V. DE PAOLIS, La Vita consacrata nella Chiesa, Venezia 2010, 149; J. F.
FERNANDEZ CASTANO, Gli istituti di vita consacrata (cc. 573-730), Roma 1995, 112; A.
ANDRES, Le forme di vita consacrata. Commentario teologico-giuridico al Codice di diritto
canonico, Roma 2005, 43.

20 Cf. S. PAOLINI, Vita consacrata: un soggetto ecclesiale in relazione. Tra Chiesa universale
e Chiesa particolare: una lettura del can. 579, secondo il rescritto pontificio del 2016, in Ius
Ecclesiae 30 (2018) 194-197.

21 Cf. L. CHIAPPETTA, II Codice di diritto canonico,720.

22 Cf. E. GAMBARY, Vita religiosa, 48.

23 Cf. F. IANNONE, Recenti documenti della Con qregazione per gli Istituti di vita consacrata
e Societa di vita apostolica: conferme e novita giuridiche, in Ius Ecclesiae 31 (2019) 664.

24 Cf. SEGRETERIA DI STATO, Rescritto La congregazione, in merito al can. 579 del Codice
di diritto canonico sull’erezione di istituti diocesani, 11 maggio 2016, in AAS 108 (2016)
696.



38 Tustitia

Dicastero competente; vengono eretti nuovi Istituti anche quando non vi
€ una reale necessita, non e garantita una adeguata formazione dei
membri, il numero iniziale dei membri & minimo e gli Istituti mancano di
sufficiente vitalita2s.

Il M.P. rappresenta un cambiamento sostanziale nel processo di nascita di
un monastero sui iuris o di una Congregazione. I Vescovi eparchiali
mantengono il potere di erigere monasteri sui iuris o Congregazioni nel
loro territorio, ma possono farlo solo «praevia licentia scripto data
Patriarchae aut Sedis Apostolicae» per i monasteri sui iuris, mentre per le
Congregazioni «praevia licentia scripto data Sedis Apostolicae et insuper
intra fines territorii Ecclesiae patriarchalis nisi consulto Patriarcha».

Cosi 1 nuovi canoni:

Can. 435 §1 - Episcopi eparchialis est erigere monasterium sui iuris praevia
licentia scripto data intra fines territorii Ecclesiae patriarchalis Patriarchae aut in
ceteris casibus Sedis Apostolicae.

Can. 506 §1 - Episcopus eparchialis erigere potest tantum congregationes; sed eas
ne erigat nisi praevia licentia scripto data Sedis Apostolicae et insuper intra fines
territorii Ecclesiae patriarchalis nisi consulto Patriarcha.

Sebbene il monastero sui iuris o la Congregazione sorga nell’ambito di una
Chiesa particolare, & inserito/a nel cuore stesso della Chiesa. L'atto di
erezione canonica da parte del Vescovo trascende 1'ambito eparchiale e
lo/a rende rilevante per tutta la Chiesa sui iuris o universale. E
responsabilita del Patriarca o della Sede Apostolica accompagnare i
pastori nel processo di discernimento ecclesiale che conduce al
riconoscimento ecclesiale di un nuovo monastero sui iuris o
Congregazione.

Occorre una verifica vera e propria, la procedura a livello eparchiale non
sempre € stata condotta con serieta, trasparenza normativa e interesse
reale. Ebbene, a volte, il discernimento non ha tenuto conto delle
condizioni necessarie per la sussistenza e lo sviluppo di un nuovo
monastero sui iuris o0 Congregazione, dando vita a istituti temerariamente
inutili o non sufficientemente vigorosi, e si moltiplicano fondazioni
condannate a scomparire in breve tempo, cosa che potrebbe essere evitata
con cautela e buon discernimento, proprio cio che si intende evitare con
questo.

25 Cf. J. RODRIGUEZ CARBALLO, Un dono fatto a tutta la Chiesa, in EV 32/681-691.


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_codex-can-eccl-orient-2.html#TITULUS_XII_
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_codex-can-eccl-orient-2.html#TITULUS_XII_

Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 39

Nella Chiesa latina, il can. 579 CIC é stato modificato dal M.P. Authenticum
charismatis del 1° novembre 2020: «I Vescovi diocesani possono, ciascuno
nel proprio territorio, erigere validamente con formale decreto istituti di
vita consacrata, previa licenza scritta della Sede Apostolica»2.

Esclaustrazione

L’esclaustrazione si puo definire come il permesso di rimanere, per un
tempo determinato fuori dal monastero o dalla casa religiosa con la
sospensione di certi obblighi e diritti.

L’indulto di esclaustrazione da un monastero sui iuris non puo concederlo
a un membro di voti perpetui, su domanda del membro stesso, se non
l'autorita a cui il monastero e soggetto, dopo aver ascoltato il Superiore del
monastero sui iuris assieme al suo consiglio: Vescovo eparchiale, Patriarca,
Sede Apostolica.

Il Vescovo eparchiale poteva concedere questo indulto solo fino a tre anni,
secondo il can. 489 §2 CCEQ; invece, con il M.P. Competentias quasdam
decernere dell'11 febbraio 2022, questa facolta é stata estesa a cinque anni
(cf. art. 5)27.

Gli effetti giuridici dell’esclaustrazione sono i seguenti: rimane legato ai
voti ed e ancora tenuto a tutti gli obblighi della professione monastica
compatibili col suo nuovo stato; deve deporre I"abito monastico; € privo di
voce attiva e passiva nel suo monastero; e soggetto al Vescovo eparchiale
del luogo dove dimora, al posto del Superiore del proprio monastero.

Cosi il nuovo can. 489 §2 CCEOQ: «ll Vescovo eparchiale non puod concedere
questo indulto se non per un quinquennio».

Negli Ordini e nelle Congregazioni, I'indulto di esclaustrazione puo essere
concesso dall’autorita a cui si & soggetti (Sede Apostolica, Patriarca,
Vescovo eparchiale), dopo aver ascoltato il Superiore generale assieme al
suo consiglio. Il Vescovo eparchiale pud adesso concedere l'indulto di
esclaustrazione fino a cinque anni. Gli effetti giuridici sono gli stessi a
quelli per i monaci.

L’art. 4 del M.P. ha modificato anche il can. 686 §1 CIC, ampliando da tre
a cinque anni i tempi massimi dell'indulto e della possibile proroga;
pertanto, il Moderatore supremo con il consenso del suo consiglio puo

%6 FRANCESCO, M.P. Authenticum charismatis, 1° novembre 2020, in Il Regno-
Documenti 11/2021, 323.

27 FRANCESCO, M.P. Competentias quasdam decernere, 11 febbraio 2022, in
Communicationes 54 (2022), 85-89: 86, art. 5 (latino); 90-95: 92, art. 5 (italiano).



40 Tustitia

concedere ad un professo perpetuo I'indulto di esclaustrazione per non
pitt di cinque anni; negli istituti di diritto diocesano, spetta al Vescovo
diocesano.

Uscita

Un monaco di voti temporanei che desidera uscire dal monastero sui iuris
deve presentare la domanda al Superiore del monastero sui iuris, il quale,
col consenso del suo consiglio concede I'indulto, salvo il diritto particolare
che lo riserva al Patriarca entro i confini del territorio della Chiesa
patriarcale (can. 496)2.

Cosi il nuovo can. 496: «Colui che durante la professione temporanea per
una grave causa vuole separarsi dal monastero e ritornare alla vita
secolare, presenti la sua domanda al Superiore del monastero sui iuris, il
quale con il consenso del suo consiglio concede I'indulto, a meno che il
diritto particolare non riservi ci¢ al Patriarca per i monasteri situati entro i
confini del territorio della Chiesa patriarcale».

Prima del M.P. Competentias quasdam decernere, il Superiore inviava la
domanda assieme al voto suo e a quello del suo consiglio al Vescovo
eparchiale che poteva concedere I'indulto di separarsi dal monastero, a
meno che il diritto particolare lo riservava al Patriarca entro i confini del
territorio della Chiesa patriarcale.

Per il ritorno di un monaco a un monastero si richiede la ripetizione del
noviziato e della professione (can. 493 §2).

Un membro di voti temporanei che vuole uscire e abbandonare ' Ordine o
la Congregazione deve presentare la domanda al Superiore generale che
puo concedere I'indulto col consenso del suo consiglio?.

Cosi il nuovo can. 546 §2 CCEQO: «Colui che durante i voti temporanei
chiede per una grave causa di lasciare I'ordine o la congregazione, puo
ottenere l'indulto di separarsi definitivamente dall’'ordine o dalla
congregazione dal Superiore generale col consenso del suo consiglio e
ritornare alla vita secolare con gli effetti di cui nel can. 493».

Prima del M.P. Competentias quasdam decernere, nelle Congregazioni di
diritto eparchiale, I'indulto doveva essere confermato dal Vescovo
eparchiale del luogo dove era la casa principale della stessa
Congregazione.

28 Ibidem, art. 6.
29 Ibidem, art. 6.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 41

I M.P. ha modificato anche il can. 688 §2 CIC, stabilendo uguale regola sia
per gli istituti di diritto pontificio che di diritto diocesano nei quali,
precedentemente, occorreva la conferma del Vescovo della casa.
Dimissione

La dimissione € un provvedimento punitivo mediante il quale si effettua
I'espulsione del monaco dal monastero sui iuris o del sodale dall'Ordine o

dalla Congregazione; comporta la cessazione dei voti e il ritorno alla
condizione di vita secolare.

II CCEO prevede per i monaci una dimissione ipso iure, per il fatto stesso
dei delitti commessi: pubblico abbandono della fede cattolica (apostasia,
eresia, scisma); celebrazione o anche solo attentato civilmente il
matrimonio. Ma affinché consti giuridicamente della dimissione, occorre
che il Superiore del monastero sui iuris, dopo aver consultato il suo
consiglio, senza alcun ritardo, raccolte le prove, emetta la dichiarazione del
fatto della dimissione, informandone al piu presto l'autorita a cui il
monastero ¢ immediatamente soggetto (can. 497).

Un altro tipo di dimissione che possiamo chiamare ex officio si verifica nelle
seguenti condizioni: il Superiore del monastero sui iuris col consenso del
suo consiglio puo espellere il monaco che e causa di imminente e
gravissimo scandalo esterno oppure di un danno nei riguardi del
monastero. Viene deposto immediatamente l'abito monastico. Se &
chierico non puo esercitare I'ordine sacro, a meno che I'autorita a cui e
soggetto il monastero non disponga altrimenti (can. 498 §3). Tuttavia
l'espulso rimane monaco e spetta al Superiore la possibilita di promuovere
il processo di dimissione a norma del diritto, oppure deferire la cosa

all’autorita a cui il monastero e soggetto (can. 498 §2).

Per dimettere un membro di voti perpetui, fermo restando il can. 497, e
competente il Preside della confederazione monastica o il Superiore del
monastero sui iuris non confederato, I'uno e I'altro col consenso del proprio
consiglio, che nel caso deve essere composto, per la validita, assieme al
Superiore che presiede, almeno da cinque membri; la votazione poi deve
essere segreta.

Per la dimissione, le cause devono essere gravi, imputabili, giuridicamente
provate e unite alla mancata emendazione; la dimissione sia stata
preceduta, a meno che la natura della causa di dimissione lo escluda, da
due ammonizioni, con formale comminazione della dimissione, che siano
andate a vuoto; le cause della dimissione siano state manifestate per
iscritto al membro, accordandogli dopo ogni ammonizione piena facolta



42 Tustitia

di difendersi; sia trascorso il tempo utile stabilito dal tipico dopo l'ultima
ammonizione. Il decreto di dimissione non pud essere mandato ad
esecuzione se non & stato approvato dall’autorita a cui il monastero e
soggetto.

Per la dimissione dei monaci di voti temporanei si applica il can. 552 §§2 e
3 circa la dimissione dei religiosi dall’Ordine o dalla Congregazione.
Spetta al Superiore del monastero sui iuris col consenso del suo consiglio
decidere la dimissione, ma perché la dimissione sia valida dev’essere
confermata dal Patriarca, se il diritto particolare cosi prevede per i
monasteri entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale (can. 499).

Per la dimissione di un membro di voti temporanei dal monastero,
dall'Ordine o dalla Congregazione si richiedono le seguenti condizioni: le
cause della dimissione devono essere gravi, esterne e imputabili al
membro; la mancanza di spirito religioso, che puo essere di scandalo agli
altri, se la ripetuta ammonizione é risultata vana; le cause della dimissione
devono essere venute a conoscenza con certezza dall’autorita che dimette,
anche se non formalmente provate; il membro ha diritto di difendersi;
l'eventuale ricorso contro il decreto di dimissione ha effetto sospensivo.

Per la dimissione dall'Ordine o dalla Congregazione, vale quanto e
disposto dai cann. 497-498. L’autorita competente & il Superiore maggiore
col parere del suo consiglio, oppure, se si tratta di espulsione, col consenso
del suo consiglio. Il professo temporaneo pud essere dimesso dal
Superiore generale col consenso del suo consiglio per cause gravi. Per il
professo perpetuo e competente il Superiore generale e si osservano i cann.
500-503 (quanto detto per i monaci).

Nelle Societa di vita comune a guisa dei religiosi, fermi restando i cann.
497 e 498, per dimettere un membro cooptato perpetuamente e
competente il Superiore generale, osservando per tutto il resto i cann. 500-
503; il membro cooptato temporaneamente, invece, € dimesso a norma del
can. 552.

L’art. 7 del M.P. Competentias quasdam decernere, modifica i cann. 499, 501
§2, 552 §1 CCEO, per cui il decreto di dimissione dal monastero sui iuris,
dall'Ordine o dalla Congregazione, per causa grave, di un professo
temporaneo o perpetuo ha effetto fin dal momento in cui il decreto emesso
dal Superiore del monastero sui iuris con il consenso del suo consiglio, dal

30 Ibidem, art. 7.



Lorenzo Lorusso: “1 Diversi motu proprio di Papa Francesco” 43

Moderatore supremo con il consenso del suo consiglio, viene notificato
all'interessato, fermo restando il diritto di appello del religioso.

Pertanto, i testi dei rispettivi canoni vengono modificati e risultano cosi
formulati: «Mentre dura la professione temporanea, un membro puo
essere dimesso dal Superiore del monastero sui iuris col consenso del suo
consiglio secondo il can. 552 §§2 e 3; ma perché la dimissione sia valida
dev’essere confermata dal Patriarca, se il diritto particolare cosi prevede
per i monasteri situati entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale»
(can. 499); «Contro il decreto di dimissione, pero, il membro puo sia
interporre ricorso entro quindici giorni con effetto sospensivo, sia
postulare che la causa sia trattata per via giudiziaria» (can. 501 §2); «Un
membro di voti temporanei puo essere dimesso dal Superiore generale col
consenso del suo consiglio» (can. 552 §1).

Mentre prima del M.P. erano cosi formulati: «Mentre dura la professione
temporanea, un membro puo essere dimesso dal Superiore del monastero
sui iuris col consenso del suo consiglio secondo il can. 552 §§2 e 3; ma
perché la dimissione sia valida dev’essere confermata dal Vescovo
eparchiale o dal Patriarca, se il diritto particolare cosi prevede per i
monasteri situati entro i confini del territorio della Chiesa patriarcale»
(can. 499); «Contro il decreto di dimissione, pero, il membro puo sia
interporre ricorso entro quindici giorni con effetto sospensivo, sia
postulare che la causa sia trattata per via giudiziaria, a meno che il decreto
di dimissione non sia stato confermato dalla Sede Apostolica» (can. 501
§2); «Un membro di voti temporanei puo essere dimesso dal Superiore
generale col consenso del suo consiglio, a meno che negli statuti la
dimissione sia riservata al Vescovo eparchiale o ad altra autorita alla
quale I'ordine o la congregazione ¢ sottoposto» (can. 552 §1).

11 2 aprile 2023, con l'art. 2 del M.P. Expedit, vengono modificati i termini
di ricorso del membro dimesso dal monastero sui iuris, dall’Ordine o dalla
Congregazione, considerando che le vigenti norme sulla dimissione
prevedono al can. 501 §2 CCEO tempi cronologici che non possono dirsi
congruenti alla tutela dei diritti della persona, e che una modalita meno
restrittiva dei termini di trasmissione del ricorso consentirebbe
all'interessato di poter meglio valutare le imputazioni a suo carico, nonché
di poter utilizzare modalita di comunicazione piu adeguate; avendo
presente, inoltre, che sussiste il pericolo che la procedura prevista dai cann.
497-499 CCEO non sempre venga correttamente rispettata, mettendo a
rischio la validita della procedura stessa e di conseguenza la tutela dei
diritti dei professi dimessi.



44 Tustitia

Al can. 501 §2 CCEQ, circa il diritto del membro dimesso di ricorrere
all’Autorita competente, si sostituisce il termine di “quindici giorni” con
quello di “trenta giorni”, risultando il medesimo canone cosi formulato:
«Sodalis vero potest adversus decretum dimissionis intra triginta dies cum
effectu suspensivo sive recursum interponere sive postulare, ut causa via
iudiciali tractetur»31.

I M.P. hanno modificato i cann. 699 §2 e 700 CIC: il decreto di dimissione
nei monasteri sui iuris non compete pitt al Vescovo diocesano e, inoltre, la
vigenza dei decreti di dimissione dei Superiori non e pitt legata alla
conferma da parte dell’autorita ecclesiastica (Sede Apostolica o Vescovo
diocesano). Il ricorso puo essere interposto entro trenta giorni.

31 FRANCESCO, m.p. Expedit, 02 aprile 2023, in Communicationes 55 (2023), 59-60:
60, art. 2.



